#### Пособие по изучению Библии в Субботней школе Четвертый квартал 2013 года

# СВЯТИЛИЩЕ

Мартин Пробстл



# Содержание

| Урок 1  | 28.09 - 04.10 | Небесное святилище                            |
|---------|---------------|-----------------------------------------------|
| Урок 2  | 05.10-11.10   | «Небо» на земле                               |
| Урок 3  | 12.10-18.10   | Жертва                                        |
| Урок 4  | 19.10-25.10   | Уроки святилища                               |
| Урок 5  | 26.10-01.11   | Искупление: жертва за грех 51                 |
| Урок 6  | 02.11-8.11    | День искупления                               |
| Урок 7  | 09.11-15.11   | Христос — наша Жертва71                       |
| Урок 8  | 16.11-22.11   | Христос — наш Первосвященник 81               |
| Урок 9  | 23.11-29.11   | Суд перед пришествием                         |
| Урок 10 | 30.11-06.12   | Эсхатологический День искупления              |
| Урок 11 | 07.12-13.12   | Наша пророческая весть 113                    |
| Урок 12 | 14.12-20.12   | Центральные вопросы вселенского конфликта 123 |
| Урок 13 | 21.12-27.12   | Проповедь из святилища 134                    |

# КАРТИНА СПАСЕНИЯ

Самое великое откровение любви Бога и Его характера было явлено на кресте, где Господь Иисус Христос принес Себя в жертву за грехи мира, который не должен был знать греха. Чтобы помочь нам лучше понять значение этой великой Жертвы, Бог установил земное святилище — наглядную картину плана спасения. Однако земное святилище было лишь моделью небесного святилища — истинного центра присутствия и деятельности Бога во Вселенной.

Святилище на земле Бог использовал как наглядное пособие. Израильское святилище и проходившее в нем служение раскрывали важные истины об искуплении, Божьем характере и окончательной участи греха.

Святилище служило образцом, помогающим понять Иисуса как нашу Жертву и нашего Первосвященника. Когда Иоанн Креститель сказал своим ученикам, что Иисус — «Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира» (Ин. 1:29), они поняли, что Иоанн имел в виду, поскольку у них было определенное понимание происходившего в святилище. Чтобы понять деяния Иисуса на небесах, первоначальные получатели послания к Евреям должны были обладать необходимыми знаниями о священстве в древнем Израиле. Даже сама терминология святилища была призвана передать людям истины, касающиеся христианской жизни. Обобщая, можно сказать, что знание системы служения в святилище помогало понять глубокие истины о спасении во Христе.

Однако в течение длительного периода истории христианства весть о святилище была забыта. О ней вспомнили только в середине XIX века, когда адвентисты седьмого дня заново начали изучать Божью концепцию спасения, включая весть о суде, предваряющем пришествие. Тогда на истину о святилище вновь было обращено особое внимание.

«Вопрос о святилище послужил ключом, который помог проникнуть в тайну разочарования 1844 года. Он открыл весь

последовательный и единый план истины, свидетельствующий о том, что Господь руководил великим адвентистским движением, обозначая обязанности и долг Своего народа» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 423).

Как ключ, открывающий полноту истины спасения, святилище и священническое служение Христа стали и по сей день остаются одним из оснований веры Церкви адвентистов седьмого дня. Более того, весть о святилище является уникальной адвентистской доктриной. В то же время никакая другая доктрина Церкви адвентистов седьмого дня (возможно, исключением является лишь доктрина о субботе) не встречала такого сопротивления. К счастью, с течением времени этому сопротивлению не только был дан достойный отпор, но и сами трудности послужили ко благу, расширив наше понимание этого важного учения и сделав нас как народ более сильными в понимании вопросов спасения.

Эллен Уайт советовала уделять теме святилища особое внимание, ибо «небесное святилище — центр служения Христа ради человека. То, что здесь происходит, касается каждой души, живущей на земле. Это открывает весь план искупления, приводя нас к заключительному моменту истории земли и славной победе праведности над грехом. Поэтому чрезвычайно важно, чтобы все вдумчиво изучили эти вопросы и были бы в состоянии дать ответ всякому, вопрошающему о нашем уповании... В противном случае у людей не будет необходимой веры, они не смогут занять место, предназначенное для них Богом» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 488, 489).

Святилище открывает нам Божий характер. Изучение этой темы приблизит нас к престолу Всевышнего, сблизит с нашим Спасителем и приведет к более глубоким личностным взаимоотношениям с Ним.

Поэтому в текущем квартале мы будем размышлять о Божьем святилище: его земной модели и небесном оригинале.

Мартин Пробстл живет с супругой Марианной и двумя сыновьями Максом и Джонатаном в Австрии.
Он является преподавателем Ветхого Завета в семинарии Богенхофена, Австрия.



# МОЛИТВА ДОСТИГАЮЩАЯ ЦЕЛИ...

«Молитва – это ключ в руках веры, открывающий небесную сокровищницу, где хранятся безграничные возможности» (Э. Уайт. Молитва, с. 111). Нам хорошо известна эта цитата, но работает ли она в нашей жизни? Действительно ли наша молитва открывает Божьи сокровища и мы получаем просимое от Бога? Всегда ли приходит просимое?

И как мы чувствуем себя, когда не получаем ответа на наши молитвы? Не казалось ли вам, что вы молитесь, а Бог не слышит, вы просите, а Бог не отвечает?

Кто-то может вспомнить, что последние три года мы молимся молитвой «777» о возрождении и преобразовании, а также о ниспослании Позднего дождя Святого Духа: есть ли ответ и виден ли результат?

Как быть? Предлагаем несколько простых советов из Слова Божьего, которые помогут укрепить веру нашу и наполнить этот духовный поиск смыслом.

1. Не унывать! Священное Писание утверждает, что этот мир подвержен унынию: «А на земле уныние народов и недоумение» (Лк. 21:25). Уныние, разочарование, дух недовольства и критики – вот состояние общества, в котором мы живем. Это признаки негативного влияния злых сил, способных разрушить нашу веру и надежду. Дух уныния – это дух безбожия, потому что уныние и вера несовместимы.

Примите совет Господа Иисуса: «Должно всегда молиться и не унывать» (Лк. 18:1) и не подвергайтесь общему воздействию печали и разочарования.

- 2. Доверять! Бог слишком мудр, чтобы ошибаться, и слишком благ, чтобы отказывать в чем-либо. Но если Он и отказывает или молчит в этот час, помните, Он лучше знает, что нам сейчас необходимо. Не позволяйте сомнениям одержать вверх, ведь они могут разделить нас с Богом. Молитесь, верьте и положитесь на Его обетования: «Просите и получите!» (Ин. 16:24).
- 3. Слушать! Молясь, будьте более готовы слушать Его вашим сердцем: важнее всего иметь уверенность в том, что мы в Его руках! Если мы слишком сосредоточены на своих нуждах, проблемах и заботах о чем-то личном, мы можем не услышать ответ Божий и потерять чувство уверенности в Его присутствии. Нам нужно научиться освобождать свой разум и сердце от суеты, когда мы в поиске ответа свыше.

Мы всегда должны быть готовы принять волю Божью как высшее благо (Рим. 12:2) и искать «прежде всего Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:33).

Дорогие друзья! Приглашаем вас посетить раздел молитвенного служения ЕАД на нашем официальном сайте ЕАД (www.adventist.ru), где вы найдете обетования для укрепления вашей веры, сможете прочитать книги о молитве, написать свою молитвенную просьбу и узнать о том, как Бог действует в жизни многих людей. Прямой сайт – **prayer.adventist.ru** работает для вас.

Достигайте цели в молитве! Не разочаровывайтесь! Помните, у Него ни одна молитва не останется без ответа!

Молитвенное служение ЕАД



Дорогие братья и сестры, члены церкви Евро-Азиатского дивизиона!

2013 г. отмечен двумя памятными датами в истории Церкви АСД: исполнилось 150-лет со времени создания церковной организации (1863 г.) и 160-лет со времени появления первой субботней школы. В 1853 году Джеймс Уайт организовал первую, постоянно действующую субботнюю школу в городе Рочестер, штат Нью-Йорк.

Субботняя школа — это уникальное, непрерывное, духовное образование для всех участвующих в ней. Она содействует христианскому образу жизни, помогая применять библейские принципы и вероучение Церкви адвентистов седьмого дня в личной жизни ее членов.

Благодаря деятельности субботней школы по всему миру множество людей пришли в Церковь адвентистов седьмого дня; многие члены были сохранены в Церкви; многие люди были возвращены в лоно Церкви; сотни различных миссионерских проектов с помощью субботней школы было осуществлено по всему миру.

Ключевые вехи в организации и деятельности субботней школы:

- 1852 г. Дж. Уайт написал первые уроки СШ для молодежи.
- 1853 г. Дж. Уайт организовал первую СШ в г. Рочестер, штат Нью-Йорк.
- 1863 г. У. Смит написал первые уроки СШ для взрослых, А. Паттерн — для детей.
- 1877 г. В Калифорнии была создана первая Ассоциация СШ.
- 1878 г. В субботней школе Батл-Крика открылась ассоциация «Птичье гнездышко» для маленьких детей.
- 1901 г. Международная ассоциация СШ реорганизована и переименована в Отдел субботней школы Генеральной Конференции.
- 1903 г. Появление уроков субботней школы в России.
- 1912 г. Журнал «Миссионерские вести» публикует миссионерские опыты для субботней школы.

1952 г. В субботней школе всемирной Церкви АСД появились первые фланелеграфы.

1992–1995 г. Организация классов (малых групп) субботней школы в Евро-Азиатском дивизионе.

1998–2003 г. Организация и деятельность программы Международного Института Христианского Служения (МИХС) в Евро-Азиатском дивизионе.

Дорогие братья и сестры, пасторы и члены церкви Евро-Азиатского дивизиона!

Запланируйте проведение в вашей церкви **9 ноября 2013 г.** торжественного богослужения, посвященного 160-летней организации и деятельности субботней школы Церкви адвентистов седьмого дня.

Проведение этого торжественного богослужения имеет следующие цели:

- возблагодарить Господа за служение субботней школы, данное Им Своей Церкви;
- вспомнить историю развития субботней школы и всех ее составляющих;
- привлечь внимание всех членов церкви ЕАД к глубокому и личному исследованию Священного Писания и следованию его принципам в своей жизни;
- обратить внимание всех членов церкви на регулярное и деятельное участие в СШ;
- пригласить в этот день в церковь тех, кто оставил ее;
- сделать этот день особым евангельским мероприятием для всей общины и свидетельством для многих жителей города, в котором трудится церковь;
- содействовать глубокому переосмыслению важности и значения субботней школы для членов церкви ЕАД, чтобы церковь могла вновь посвятить себя Господу для участия в этом служении.

Общинам и группам ЕАД предлагаются различные материалы для проведения торжественного богослужения, посвященного 160-летию служения субботней школы Церкви АСД. Материалы размещены на официальном сайте Евро-Азиатского дивизиона.

Дорогие пасторы, руководители СШ общин, учителя, члены субботней школы! Приглашаем вас со всей ответственностью и посвящением подойти к проведению юбилейного торжественного богослужения, чтобы многие благословения наполнили субботние школы общин и групп Евро-Азиатского дивизиона.

«Все, что каким-либо образом связано с работой для Бога, должно быть настолько близко к совершенству, насколько человеческий разум и руки могут это сделать» (Евангельские работники, с.108).

В. А. Котов, директор Отдела субботней школы и личного служения Евро-Азиатского дивизиона



# Небесное святилище

Библейские тексты для исследования:

Иер. 23:23, 24; Пс. 88:15; Откр. 4, 5; Пс. 10:4–7; Втор. 25:1; Евр. 8:1, 2.

#### Памятный стих:

«Тогда услышь с неба, с места обитания Твоего, молитву и прошение их, и сделай, что потребно для них» (3 Цар. 8:49).

«Где живет Бог?» Этот невинный вопрос, заданный шестилетним ребенком, может оказаться довольно сложным. Он может привести к еще более трудным вопросам, таким как: «Если Бог живет в каком-то месте, тогда как Он может быть везде?» «Нужно ли Богу место для жительства?» «Если Ему это не нужно, для чего такое место существует?» «Если Ему нужно такое место, то для чего?»

Хорошие вопросы, но, учитывая, как мало мы знаем (и сколь многого не знаем), на них непросто ответить.

Тем не менее кое-какие ответы у нас есть. Как адвентисты седьмого дня мы знаем из Библии, что Бог обитает на небесах, что «там» Он активно действует для нашего блага и что центром Его спасительного служения является небесное святилище.

Писание ясно показывает, что небесное святилище — это реальное место, благодаря которому мы можем многое узнать о характере и служении Бога. Итак, урок этой недели посвящен небесному святилищу и деятельности Бога в нем ради нас, ведь Его деятельность в святилище имеет к нам прямое отношение.

# Местопребывание Бога

Мы часто говорим, что Бог присутствует повсюду. Он «вездесущий», то есть присутствует во всей Вселенной. «Разве Я — Бог *только* вблизи... а не Бог и вдали?.. Не наполняю ли Я небо и землю?» (*Иер. 23:23, 24*). Давид также понимал, что никто не может убежать от Бога ( $\Pi c. 138:7-12$ ). Действительно, как утверждает Павел, Бог близок к каждому (*Деян. 17:27, 28*).

Кроме вездесущности, есть еще такое свойство Божества, как вечное бытие. У Бога нет ни начала, ни конца ( $\Pi c.~89:3$ ). Он был и будет всегда (IVAbis 25).



Писание неоднократно говорит о пребывании Бога на небесах (3 Цар. 8:30, 43, 49). Значит ли это, что Бог больше присутствует на небесах, чем в каком-либо другом месте? Бог, несомненно, особым образом пребывает на небесах в славе и великолепии. На небесах Его присутствие проявляется во всей полноте.

Однако существует разница между «общим присутствием» Бога и Его «особым присутствием». В целом Бог присутствует везде; тем не менее Он решил являть Себя особым образом на небесах и, как мы увидим, в небесном святилище.

Конечно, мы должны признать факт своей ограниченности в понимании природы Бога. Он есть дух (*Ин. 4:24*), поэтому не может быть заключен в какую-то структуру или измерение (*3 Цар. 8:27*). Однако Библия говорит о небесах (*Ин. 14:1–3*) и небесном святилище как о реальных местах (*Евр. 8:2*), где можно увидеть Бога (*Деян. 7:55, 56; Откр. 4:2, 3*). Мы должны осознавать, что небо и небесное святилище являются местами, где Бог удостаивает Свое творение встречей с Ним.

Многое нам трудно представить или понять, например, местопребывание Бога. Но Библия говорит, что такое место вполне реально. Как мы можем научиться доверять всему, чему учит нас Библия, независимо от того, насколько это может быть сложно для нашего восприятия? Почему важно доверять, даже если мы чего-то не понимаем?

понедельник, 30 сентября

# Тронный зал

| Прочитайте Пс<br>сты о Боге и Е | , 2; 102:19. | Что гов | орят н | ам | ЭТИ |
|---------------------------------|--------------|---------|--------|----|-----|
|                                 |              |         |        |    |     |
|                                 |              |         |        |    |     |

В Библии встречается несколько описаний видений небесного престола. Большинство из них изображают подобие небесного собрания, на котором Бог присутствует как Царь. Довольно интересно заметить, что большинство этих собраний имеют отношение к делам человеческим. Обычно на таких собраниях Бог действует или говорит в пользу праведных.

Библия также открывает нам Бога как Владыку. Например, царственный сан Господа является неизменной темой псалмов. Бог не только Царь на небесах, Он также является Царем всей земли ( $\Pi c.~46:8$ ), и не только в будущем, но уже здесь и сейчас ( $\Pi c.~92:2$ ).

Тот факт, что на небесах установлен Божий престол, приводит к некоторым выводам. Один из них состоит в том, что Бог является Властелином Вселенной.

| Прочитайте Пс. 88:15; 96:2. рактере Бога и Его правилах? | • | ти тексты о ха- |
|----------------------------------------------------------|---|-----------------|
|                                                          |   |                 |
|                                                          |   |                 |

Божьи принципы правления включают в себя правосудие и правоту наряду с любовью и верностью. Эти принципы отражают нравственные качества Господа и то, как Он действует в мире людей и во Вселенной. Бог желает, чтобы Его народ являл в своей жизни те же качества (*Mux.* 6:8, *cp. c Ис.* 59:14), и в этом заключается наша священная привилегия.

«Как через послушание данным Богом законам природы земля должна была рождать сокровища, так и через повиновение Его моральному Закону сердца людей должны были отражать свойства Его характера» (Э. Уайт. Христианский дом, с. 144).

Как мы можем лучше являть доброту, праведность и справедливость в мире, наполненном злом, нечестием и несправедливостью? Почему мы должны это делать?

вторник. 1 октября

#### Поклонение на небесах

| прочитаите откр. 4 и э. ч<br>бывании Бога на небесах?<br>крывается план спасения? |      | • • • | •    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|-------|------|
|                                                                                   | <br> |       | <br> |

Видение тронного зала на небесах — это видение небесного святилища. Это очевидно, поскольку используется язык, относящийся к еврейской религиозной системе. Например, слова «дверь» и «труба» из Откр. 4:1 часто встречаются в Ветхом Завете, когда говорится о святилище. Три драгоценных камня в Откр. 4:3 являются частью нагрудника первосвященника. Семь светильников напоминают светильники в храме Соломона. Двадцать четыре старца напоминают нам череду служения священников в храме в течение года и их молитвенные приношения фимиама в золотых чашах (Пс. 140:2). Все эти стихи указывают на ветхозаветное служение, которое было сосредоточено вокруг земного святилища.

Кроме того, закланный Агнец из Откр. 5, конечно же, указывает на жертвенную смерть Христа. Христос, Агнец, является единственным Посредником Божественного спасения. Он признан достойным благодаря Своей победе (*Откр. 5:5*), жертве (*Откр. 5:9*, *12*) и Божественности (*Откр. 5:13*).

«Христос воспринял человеческую природу и пожертвовал Своей жизнью для того, чтобы человек, сделавшись причастником Божественного естества, мог иметь вечную жизнь» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 3, с. 141).

Картина, изображенная в этих двух главах, сосредоточенных на Божьем престоле, это описание деяний Бога по спасению человечества. Мы также можем увидеть, что эти деяния раскрыты перед другими разумными существами на небесах, что является ключевой темой в лейтмотиве великой борьбы.

Подумайте, что значит факт, что Христос Бог принял нашу человеческую плоть и умер вместо нас; то есть все наши исповеданные прегрешения, за которые мы сами должны были понести наказание, пали на Него. Почему эта истина должна служить мотивом всех наших поступков?

среда, 2 октября

# Зал суда

Прочитайте Пс. 10:4-7 и Авв. 2:20. Что еще совершает Бог в Своем небесном храме и почему нам важно знать об этом?

Многие псалмы говорят о том, что Господь не безразличен к нуждам праведников и к несправедливости, с которой они часто сталкиваются. Он отреагирует на вопиющие, требующие решения проблемы так, как поступил бы любой хороший судья: «Правого пусть оправдают, а виновного осудят» (*Втор. 25:1*).

Когда Бог судит, тронный зал становится залом суда, а небесный престол — судейским местом. Тот, Кто возведен на престол, является и Тем, Кто совершает суд (см.  $\Pi$ с. 9:5–9). Это

известная на древнем Ближнем Востоке концепция, где цари часто выполняли обязанности судей.

Божественный суд относится как к нечестивцам, так и к праведникам. Нечестивые получают наказание, подобное наказанию, обрушившемуся на Содом и Гоморру, но «лицо Его видит праведника» (Пс. 10:7). Классическое сочетание тронного зала и зала суда встречается в Дан. 7:9–14 (очень значимый отрывок, который мы будем изучать позднее). Здесь вновь суд включает в себя две составляющие: оправдательный вердикт, вынесенный святым, и осуждение Божьих врагов.

Когда пророк Аввакум спросил Бога, почему Он молчит при виде происходящей несправедливости ( $Ass.\ 1$ ), Бог ответил, что непременно свершит суд ( $Ass.\ 2:1-5$ ). В то время как в идолах нет «дыхания» или духа ( $Ass.\ 2:19$ ), Бог-Творец восседает на престоле в Своем небесном храме, небесном святилище, готовый судить.

Пророк призывает: «Да молчит вся земля пред лицом Ero!» ( $Ass.\ 2:20$ ). Правильное отношение к Божьему правлению и совершению суда — это благоговейное молчание и трепетное почтение.

Место, где Бог открывает Свое особое присутствие и где Ему поклоняются небесные создания, это то же место, где Он свершает праведный суд над всеми людьми, — небесное святилище. Бог праведен и справедлив, и на все наши вопросы будут даны ответы тогда, когда Он усмотрит.

Как бы мы ни взывали к справедливости, однако часто не видим ее в настоящее время. Почему мы должны надеяться на Божью справедливость? Какая у нас была бы надежда без обетования о Божьей справедливости?

четверг. Зоктября

#### Место спасения

Прочитайте Евр. 8:1, 2. Что совершает Христос, восседая одесную престола Божьего?

Послание к Евреям сообщает, что Христос совершает служение в небесном святилище как наш Первосвященник. Его служение сосредоточено на нашем спасении, «чтобы пред-

1

стать ныне за нас пред лицо Божие» (*Евр. 9:24*). Он сочувствует нам и заверяет, что мы не будем отвергнуты, а, наоборот, обретем милость и благодать (*Евр. 4:15, 16*) благодаря подвигу Иисуса. Как в земном святилище, так и в небесном совершается процесс примирения или искупление верующих (*Евр. 2:17*). Иисус, умерший за нас и воскресший ради нас, теперь совершает служение на небесах также ради нас.

| Прочитайте Откр. 1:12-20; 8:2-6; 11:19 и 15:5-8. Как изобра жено святилище в этих отрывках? |  |   |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|---|--|--|--|
|                                                                                             |  | - |  |  |  |
|                                                                                             |  |   |  |  |  |

Приведенные стихи — это лишь некоторые места из книги Откровение, в которых изображено святилище. Фактически большая часть основных разделов этой книги либо начинается с происходящего в святилище, либо чуть позднее описывает происходящее там.

Первая, вступительная сцена изображает Христа, одетого в одежды первосвященника, ходящего среди семи светильников (Откр. 1:12-20). Во втором эпизоде показаны небесный тронный зал и целый ряд образов, касающихся святилища: престол, светильники, море, закланный Агнец, кровь, золотые чаши с фимиамом (Откр. 4, 5). Третья сцена направляет наше внимание на непрерывное служение, происходящее в первом отделении небесного святилища (Откр. 8:2-6). Четвертый, центральный эпизод дает нам возможность «взглянуть» на Ковчег Завета, находящийся во втором отделении (Откр. 11:19). Пятая сцена представляет нашему взору всю небесную скинию (Откр. 15:5-8). Шестой эпизод уникален тем, что в нем не содержится явных указаний на святилище. Возможно, это указывает на окончание служения Христа в святилище (Откр. 19:1–10). Заключительная сцена посвящена славному святому городу, сходящему на землю (Откр. 21:1-8) и названному «скинией Бога с человеками».

Внимательное исследование этих сцен помогает увидеть их взаимосвязь и внутреннюю прогрессию процесса спасения, совершенного Богом: от пребывания Христа на земле до Его

небесного служения в первом и втором отделениях святилища, а далее до завершения Его первосвященнического служения и установления новой земной скинии.

#### пятница, 4 октября

# Для дальнейшего изучения

«Павлу были показаны небеса, и, размышляя об их славе, самое лучшее, что он мог сделать, не пытаться их описать. Он говорит, что ничего подобного мы не видели и не слышали, даже на сердце нам не приходило то, что Бог приготовил для любящих Его. Вы можете напрягать свое воображение, можете употребить все свои способности, чтобы как-то постигнуть, охватить вечную славу, но ваше ограниченное восприятие, ослабленное и изнуренное предпринятыми усилиями, не сможет охватить этого, так как это вечность, находящаяся за пределами нашего понимания. Потребуется вся вечность для того, чтобы постигать эту славу и находить драгоценные сокровища Слова Божьего» (Э. Уайт. Библейский комментарий АСД, т. 6, с. 1, 107).

«Обитель Царя царей, где тысячи тысяч служат Ему и тьмы тем предстоят перед Ним (см. Дан. 7:10), храм, наполненный славою вечного престола, где серафимы, Его сияющие стражи, в благоговении закрывают свои лица, — все это нашло только слабое отражение в Иерусалимском храме — самом великолепном строении, когда-либо воздвигнутом руками человека. Тем не менее земное святилище и все совершаемое в нем служение сообщает нам важные истины относительно небесного святилища и той великой работы, которая совершается ради искупления человека» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 414).

#### Вопросы для обсуждения:

1. Обратите внимание на последнюю цитату Э. Уайт, приведенную в уроке за пятницу. Что имеет в виду автор, говоря, что многие важные истины, касающиеся нашего спасения, были раскрыты в служении земного святилища? Назовите некоторые из этих истин и скажите, почему они так важны?

- 2. Что имеется в виду, когда говорится, что Бог «обитает» на небесах? Как вы понимаете эту концепцию?
- 3. В уроке за эту неделю затронута мысль, что Вселенная наблюдает за деяниями Бога ради человека. Почему нам крайне важно понимать данную концепцию? Как она помогает нам понимать суть великой борьбы в контексте всего плана спасения? Что говорит нам о Божьем характере факт, что Он позволяет сотворенным Им же существам наблюдать за Его деяниями?

#### Вопрос Абрахима

Девятилетний Абрахим живет в Азербайджане. Большинство жителей Азербайджана — это верующие люди, но не христиане. Абрахим любит вместе с мамой заниматься миссионерской работой. Часто они ездят на микроавтобусе в соседнюю деревню. Абрахиму нравится сидеть рядом с водителем и разговаривать с ним. Однажды у них состоялся такой разговор.

- Сколько глаз у двух птиц?
- Четыре глаза, ответил Абрахим и продолжил: А теперь моя очередь задавать вопрос. Сколько дней понадобилось Богу, чтобы создать землю?

Водитель не знал.

— Шесть, — сказал Абрахим. — Если вы хотите больше узнать о делах Божьих, вам следует купить у моей мамы книгу, которая называется «Только Аллах может дать истинный мир».

Несколько пассажиров слышали разговор Абрахима с водителем. Один из них попросил маму Абрахима подробнее рассказать о книге, о которой говорил мальчик. Она сказала, что книга повествует о людях, которые верны Аллаху [Богу].

— Где можно достать такую книгу? — спросил мужчина.

Обычно мама Абрахима продавала эти книги, чтобы оплачивать проезд в автобусе, но на сей раз она позволила мальчику подарить по одному экземпляру книг всем желающим.

Абрахим прошелся между рядами автобуса и раздал книги. Люди улыбались и говорили «сагол» (спасибо).

Покидая автобус, Абрахим заметил, что несколько пассажиров начали читать книги, которые он дал им. «Мы только приехали в деревню, но уже поделились Божьим словом со многими», — подумал он.

В школе Абрахима есть предмет об основах религии. Однажды учитель прочитала историю Ноя, а затем задала несколько вопросов.

- Что Бог повелел Ною? спросила она.
- Бог повелел Ною построить ковчег, ответил Абрахим.
- Верно, ответила учитель. И сколько времени он его строил?
- Сто двадцать лет ушло на то, чтобы построить ковчег и предупредить людей о грядущем потопе, уверенно отвечал Абрахим. Но никто не захотел войти в ковчег, за исключением его семьи, восьми человек. Поэтому Бог собрал в ковчеге зверей и закрыл дверь, прежде чем потоп обрушился на землю.
- Откуда ты так много знаешь об этой истории? спросила учитель Абрахима.
- Мы вместе с мамой читаем Священные Писания, ответил Абрахим.

Абрахим и его мама делятся Божьей вестью любви там, где Иисуса не почитают как Бога. Наши миссионерские пожертвования помогают верующим в разных странах делиться вестью надежды с людьми, которые никогда не слышали о ней. Спасибо за ваши дары, благодаря которым другие могут услышать Божью весть любви.



## «Небо» на земле

Библейские тексты для исследования:

Быт. 1:31–2:3; Исх. 39:32, 43; 25:9; Евр. 8:5; Ин. 2:19–21; 1 Кор. 3:16, 17; Откр. 21:1–22.

#### Памятный стих:

«Которые служат образу и тени небесного, как сказано было Моисею, когда он приступал к совершению скинии: "смотри", сказано, "сделай все по образу, показанному тебе на горе"» (Евр. 8:5).

Хотя святилище на небесах является оригиналом, местом, где Сам Бог совершает служение для нас, Господь различными путями открывает нам истины об этом святилище здесь, на земле.

Бог создал Едемский сад как символ святилища. Небесное святилище и его предназначение в контексте спасения были представлены в земной скинии и в израильских храмах.

В Иисусе, конечно, храм был явлен в Его человеческом естестве. И в итоге небесный храм сойдет на новую землю.

Как мы увидим, Бог использует концепции, связанные с небесным святилищем, чтобы открыть истину. На этой неделе мы рассмотрим некоторые из этих концепций.

воскресенье. 6 октября

#### Первое «святилище» на земле

Исследователи Библии отмечают, что многие особенности Едемского сада соответствуют более поздним святилищам в Израиле, а это свидетельствует о том, что Едем был первым символическим «храмом» на земле. Вот некоторые параллели между Едемом и святилищем:

- 1. В конце повествования о творении и истории о сооружении скинии в пустыне одними и теми же ключевыми словами выражены три одинаковых аспекта одобрение, завершение и благословение (сравните «все» «вся», «совершил» «кончена», «сделали» и «благословил» Быт. 1:31–2:3 с Исх. 39:32, 43; 40:33).
- 2. Подобно тому, как Бог ходил в раю (*Быт. 3:8*), Он пребывал посреди Своего народа в святилище (*2 Цар. 7:6, 7*).
- 3. Адам должен был «возделывать» и «хранить» сад (*Быт.* 2:15). Те же два глагола используются в оригинале для описания служения левитов в скинии (*Числ.* 3:7, 8).
- 4. Ряд образов, взятых из сада, встречается в описании святилища (Ucx. 25:31-36; 3 Uap. 6:18).
- 5. Херувим охранял сад (*Быт. 3:24*); два херувима были установлены в Святом святых (*Исх. 25:18–22*).
- 6. Как творение заняло шесть дней и каждый день начинался со слов: «И сказал Бог», а в завершении всего была суббота, так шесть разделов относительно устройства скинии содержат выражение: «И сказал Господь Моисею» (Исх. 25:1; 30:11, 17, 22, 34; 31:1) и сменяются седьмым разделом, в котором говорится о субботе (Исх. 31:12–17).
- 7. Святилище было закончено в первый день первого месяца (*Исх. 40:17*), в день еврейского Нового года, что также перекликается с завершением сотворения мира.

Во второй главе книги Бытие не нужно было подробно останавливаться на этих параллелях, поскольку люди в древности прекрасно понимали их. Например, иудейский письменный источник, датируемый вторым веком до нашей эры, сообщает: «Едемский сад был Святым святых и местом пребывания Господа».

Едемский сад назван садом Господа (*Ис.* 51:3; *Иез.* 28:13; 31:9). Это было место пребывания Бога на земле, место, где наши прародители должны были поклоняться Творцу и общаться с Ним. Поэтому величайшей потерей, которую принесло с собой грехопадение, стало не изгнание Адама и Евы из сада, а лишение их возможности пребывать в непосредственном Божьем присутствии.

Поразмышляйте над смыслом слова «святилище». На что оно направляет ваш разум? Что является для вас «святилищем» сегодня? Как ваше понимание святого помогает вам лучше понять, что дает нам Божье святилище?

понедельник, 7 октября

# Копия и образец

| CB | Прочитайте<br>язь между з | , ,  | , | , | а взаимо- |
|----|---------------------------|------|---|---|-----------|
| _  |                           |      |   |   |           |
|    |                           | <br> |   |   |           |
|    |                           |      |   |   |           |

Писания четко говорят о том, что Моисей не изобрел скинию, а построил ее в соответствии с Божественным наставлением, которое получил на горе (*Исх. 26:30; 27:8; Числ. 8:4*). Земное святилище должно было соответствовать образцу (*Исх. 25:9, 40*). Еврейское слово «тавнит» означает «образец» (модель, подобие, чертеж). «Тавнит» означает «копия оригинала, которая служит в качестве (миниатюрной) модели для другой копии». Сначала Моисею было позволено взглянуть на оригинальное небесное святилище во всей его обширности и славе (*Исх. 24:10*; см. также Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 343), а затем ему была показана «миниатюрная модель небесного святилища» (Э. Уайт. Дух пророчества, т. 1, с. 269) — образец для строительства земного святилища. Таким образом, земное святилище, несомненно, является копией оригинального небесного святилища или храма.

Поэтому небесный храм является оригиналом, моделью для израильских святилищ. Очевидно и то, что мы не можем отождествлять небесное святилище с самим небом. Небесный храм находится \* небе» (Omkp.~11:19;~14:17;~15:5), то есть небо вмещает храм, небо и храм — не одно и то же.

Послание к Евреям вполне очевидно раскрывает реальность небесного святилища. Святилище на небе названо «скинией истинной» (Евр. 8:2), а также большей и совершен-

нейшей скинией (*см. Евр. 9:11*), в то время как земная скиния являлась тенью небесной скинии (*Евр. 8:5*). Подобно тому как тень всегда указывает на нечто реальное и является несовершенным, слабым отображением этой реальности, так и земное святилище является лишь отображением небесного. Однако, несмотря на всю ограниченность, земное святилище действительно отражает реальность небесного.

Такая взаимосвязь называется типологией. Библейская типология — это классификация исторических событий, персонажей, предметов или явлений по общности каких-либо признаков. Объекты типологии соответственно названы образом (оригиналом) и прообразом (копией). Поскольку соответствие идет от образа (оригинала) к прообразу (копии), мы можем увидеть в послании к Евреям, что показанный Моисею небесный образец обозначается как «образ» (Евр. 8:5), а земное святилище как «прообраз» или «копия» (Евр. 9:24). Эта истина служит еще одним доказательством того, что небесное святилище существовало до сооружения земного. Как адвентисты седьмого дня мы стоим на твердом библейском основании, когда подчеркиваем физическую реальность небесного святилища.

вторник, 8 октября

## Иисус как святилище

| прочитаите ин. 2:19-21. Почему тело с храмом? См. также Ин. 1:14. | иисуса | сравнивается |
|-------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
|                                                                   |        |              |

Одна из тем Евангелия от Иоанна сообщает о том, что Иисус явил лучший «храм». Образ скинии появляется уже в Ин. 1:14. Иисус есть Слово, обитавшее среди людей, и они видели Его «славу». Греческое слово «скеноо» (обитать) — это глагольная форма греческого существительного «скенэ» (скиния); так что 14-й стих можно было бы перевести как «Слово, жившее [в скинии] среди нас». В данном контексте слово «слава» напо-

минает нам славу Божью, наполнившую как скинию в пустыне ( $\mathit{Ucx.}\ 40:34,\ 35$ ), так и храм Соломона при его торжественном посвящении ( $2\ \Pi ap.\ 7:1-3$ ). Итак, когда Христос пришел на землю как Богочеловек, Он исполнил Божье «храмовое обетование» о пребывании среди Своего народа.

Как показывают вышеприведенные тексты, Иисус объявил Себя храмом, указывая на то, что после Его смерти земной храм утратит свою значимость ( $\mathit{Ин. 2:19-21; Mф. 27:51}$ ). Также, когда Иисус сказал, что Он — хлеб жизни ( $\mathit{Ин. 6:35}$ ) и свет миру ( $\mathit{Ин. 8:12}$ ), это могло указывать, помимо манны, на хлебы предложения и на светильник — предметы, находившиеся в земном святилище. Заявление о том, что Иисус — жертвенный «Агнец Божий, Который берет  $\mathit{нa}$  Себя грех мира» ( $\mathit{Ин. 1:29}$ ), несомненно, указывает на святилище.

«Все, совершавшие служение во святилище, постоянно получали уроки о заступничестве Христа за род человеческий. Предназначение этого служения заключалось в том, чтобы вызвать в каждом человеческом сердце любовь к Закону Бога, являющемуся законом Его Царства. Жертвоприношения должны были стать наглядным уроком о любви Бога, явленной во Христе — страдающей, умирающей Жертве, взявшей на Себя грех, в котором был повинен человек, в Невинном, ставшем грехом за нас» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 233).

Из-за своей греховной природы мы склонны думать, что Бог злится на нас. Как откровение Божьей любви, явленное в жизни и смерти Иисуса, помогает каждому из нас осознать на личностном уровне, что Бог любит нас, несмотря на наши ошибки? Каким образом это осознание должно воодушевлять нас одерживать победу над своим «я»?

среда, 9 октября

## Церковь как святилище

После вознесения Христа на небеса и Его инаугурации как Первосвященника в небесном святилище храм с системой жертвоприношений на земле перестал иметь какую-либо конкретную цель в плане спасения (см. Мф. 27:50, 51). Однако Бог

по-прежнему желает пребывать среди Своего народа на земле, что теперь возможно благодаря Святому Духу. Апостолы использовали образ храма, чтобы донести эту истину до людей.

Прочитайте 1 Кор. 3:16, 17; 6:19, 20; 2 Кор. 6:16; Еф. 2:19-22. Обратите внимание на образы святилища, встречающиеся в этих текстах. Какой истине учит нас Библия посредством приведенных стихов?

В 1 Кор. 3:16, 17 Павел обращается к Церкви как к единому целому, называя ее храмом (1 Кор. 3:16) и утверждая, что этот храм свят (1 Кор. 3:17). Те же самые идеи он применяет к каждому отдельному верующему в 1 Кор. 6:19, 20. Будучи храмом, верующий представляет собой святую территорию, и его наивысший долг — проводить свою жизнь в святости. Павел использует образ храма, чтобы подчеркнуть свой призыв к чистой и святой жизни, которую в данном контексте он отождествляет с нравственной чистотой (1 Кор. 6:15–18). Последнее упоминание Павла о Церкви как о Божественном святилище соответствует данной модели: между верующими и неверующими не может быть ничего общего (2 Кор. 6:14–7:1), ибо Церковь находится в отношениях завета с Богом и принадлежит только Ему (2 Кор. 6:18).

В то же время Церковь — не только храм Божий, но также и святое священство (1 Петр. 2:5, 9). С подобной привилегией, несомненно, связана и большая ответственность. Как важно в таком случае, чтобы мы подчинили свою жизнь Господу в вере и послушании; Он столько нам даровал, посему и просит нас об этом.

Конечно, мы спасаемся праведностью Христа, которая полностью нас покрывает. Однако чего Бог ожидает от нас после всего, полученного нами во Христе по Его благодати? И, что еще более важно, как мы можем наилучшим образом сделать то, чего Он ожидает от нас?

#### Новое творение

| Прочитайте Откр. 7:15-17. Где находятся искупленные и ка они изображены в данном отрывке?                                                                                                      | K        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                                                                                                                | _        |
| Эти стихи описывают искупленных, служащих Богу ка<br>при и священники ( <i>Откр. 1:6; 5:10; 20:6</i> ). Обетование о том<br>то «Сидящий на престоле будет обитать в них» ( <i>Откр. 7:15</i> ) | ſ,<br>), |

цари и священники (*Откр. 1:6; 5:10; 20:6*). Обетование о том, что «Сидящий на престоле будет обитать в них» (*Откр. 7:15*), перекликается с присутствием Бога в святилище в пустыне, где Он пребывал среди древнего Израиля как его великий Вождь. Новая земля, как некогда святилище, снова станет идеальным местом взаимоотношений, местом, где Бог будет встречаться с искупленными. Она станет гарантией приюта, защиты и всей полноты жизни в присутствии Бога и Христа. Тот, Кто однажды обитал с нами (*Ин. 1:14*), теперь раскидывает «скинию» над Своими святыми, чтобы они могли вечно жить вместе с Ним.

| Прочитайте Откр. 21:1-22. Как описан Новый Иерусалим? І    |               |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------|---------------|--|--|--|--|--|
| кие вы находите параллели в этих текстах между святым горо |               |  |  |  |  |  |
| дом                                                        | и святилищем? |  |  |  |  |  |
|                                                            |               |  |  |  |  |  |
|                                                            |               |  |  |  |  |  |
|                                                            |               |  |  |  |  |  |
|                                                            |               |  |  |  |  |  |

Иоанн не видит храма в Новом Иерусалиме (*Откр. 21:22*). Скорее, Новый Иерусалим сам является храмом и скинией Бога (*Откр. 21:3*). Некоторые элементы святилища также приписываются Новому Иерусалиму: «святой» город небесного происхождения (*Откр. 21:2, 10*); у него такая же кубовидная форма, как и у Святого святых (*Откр. 21:16; 3 Цар. 6:20*); как и на территорию храма, в город не допускается «ничто нечистое» (*Откр. 21:27*); но самое главное — присутствие Бога. В Божьем святилище мы сможем жить с Ним, поддерживая

самые близкие взаимоотношения (*Откр. 21:3, 7*). В этом заключается цель спасения.

Вечность подразумевает тесные взаимоотношения с Богом, не так ли? Почему для нас так важно находиться, как пишет 3. Уайт, «в тесном общении с Богом» уже сегодня?

пятница. 11 октября

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Воспитание» главу «Школа в будущем» (с. 301–309); в книге «Великая борьба» главу «Конец борьбы» (с. 673–678).

«Из опасения, что будущее наследие святых покажется слишком материальным и приземленным, многие пытались дать лишь духовное толкование грядущей реальности и, таким образом, свести на нет те истины, которые позволяют нам смотреть на нашу будущую отчизну как на свой дом. Христос обещал Своим ученикам, что Он идет приготовить обители для них в доме Отца. Те, кто принимает учение Слова Божьего, не будут находиться в полном неведении о небесных обителях. И все же: "Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его" (1 Кор. 2:9). Человеческий язык не способен описать награду праведных. Она станет понятной только тем, кто увидит ее. Ограниченный разум не в состоянии постичь славу Божьего рая» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 674, 675).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Как вы думаете, почему важно знать, что Божье небесное святилище это реальное место? В то же время почему нам стоит проявлять осторожность и не проводить скрупулезного детального сравнения между земным и небесным храмами?
- 2. Поразмышляйте в классе над идеей о том, что Церковь подобна «святилищу». Как вы понимаете эту истину? Как мы, будучи Церковью, можем воплотить в свою жизнь это важное учение?

- 3. «Разве не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а этот храм вы» (1 Кор. 3:16, 17). Чему учат нас приведенные тексты и как мы можем применить это учение в своей жизни?
- 4. Поразмышляйте над идеей, что мы являемся «священниками» сегодня и будем исполнять священнические обязанности после Второго пришествия. В чем заключаются эти обязанности сейчас и какими они будут после возвращения Иисуса? Почему даже само использование слова «священники» показывает, насколько важной является концепция святилища для плана спасения?

#### Покажи мне твою церковь. Часть I

Ожидая директора школы, Роджер чувствовал, как от страха скручивает живот. «Я останусь верным Богу, вне зависимости от того, что решил этот человек», — думал он.

Роджер окончил школу, и теперь ему предстояло сдавать государственные экзамены, которые покажут, может ли он претендовать на высшее образование. Год назад Роджер уже сдавал эти экзамены, но тогда один из экзаменов выпал на субботу, и Роджер решил, что верность Богу важнее экзаменов. Он сказал себе, что если ему суждено провалить госэкзамены, значит, такова плата за верность Богу. Он планировал сдать экзамены на следующий год, но народные волнения в Центрально-Африканской Республике вынудили его семью перебраться в Конго. И вот теперь он встретился с той же проблемой, но уже в чужой стране.

В один из первых дней в своей новой школе Роджер зашел к директору, объяснил, во что он верит, и попросил разрешения отсутствовать по субботам в школе. Директор был вежлив, но ответил просто: «Посмотрим». Роджеру оставалось только надеяться и молиться, что директор уважит его просьбу.

Когда Роджеру выдали расписание экзаменов, он увидел, что почти все они попадают на субботу. Роджер просил учителей позволить ему сдавать экзамены в любой другой день недели. Некоторые соглашались, другие отказывали.

— Ты всего лишь один ученик среди многих других, — сказал ему директор. — Я тоже христианин. Покажи мне, где в Библии Бог запрещает работать в субботу.

Роджер открыл Библию на книге Исход, нашел двадцатую главу и прочитал четвертую заповедь.

— Я не знал об этом, — сказал директор задумчиво. — Почему бы тебе не поклоняться Богу с утра? А после обеда приходи в школу.

Казалось, директор дал мудрый совет, но Роджер терпеливо объяснил, что суббота начинается с захода солнца в пятницу и длится сутки. Он прочитал несколько библейских текстов, чтобы подтвердить свои объяснения.

На мгновение директор задумался, а затем сказал:

Покажи мне твою церковь.

Роджер опешил. «Как я могу показать ему мою церковь, — подумал он. — Во всем Конго нет ни одного церковного здания».

Прежде чем Роджер успел что-либо ответить, директор высказал еще одну просьбу.

— Ты можешь привести ко мне своего пастора? Роджер улыбнулся. Это он мог.

Роджер Вазоуа готовится к пасторскому служению в Африке.

# УРОК 3 12–18 ОКТЯБРЯ

# Жертва

Библейские тексты для исследования:

Быт. 3:9–21; Исх. 12:21–27; Лев. 2:1–3; Быт. 22:1–19; Лев. 17:10, 11; Флп. 4:18.

#### Памятный стих:

«Итак, умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего» (Рим. 12:1).

Концепция жертвы занимает центральное место во всем Евангелии. В библейских языках слова, обозначающие жертву, часто передают идею приближения к Богу, принесения чего-то Ему. Основное значение еврейского слова, указывающего на жертву или жертвоприношение, описывает действие приближения, принесения чего-то в присутствие Божье. Греческие эквиваленты этого слова означают «дар» и описывают жертвоприношение.

Также и английское слово «offering» (жертвоприношение) происходит от латинского «offerre» (преподнесение дара). Английское слово «sacrifice» (жертва), состоит из латинского «sacer» (святой) и «facere» (делать), указывая на действие, которое что-то освящает.

На этой неделе мы рассмотрим некоторые жертвы, приносимые Богу верующими людьми. Мы увидим, что Бог как в древности, так и сегодня призывает Своих детей к принесению жертв.

Конечно, самая великая и значимая жертва заключается в том, что Бог «отдал Сына Своего Единородного» (Ин. 3:16) в жертву за грехи людей.

воскресенье, 13 октября

#### Первая жертва

| И | прочитаите<br>х грехопаден | 1. 410 | ЬОГ | сказал | Адаму | и Еве | после |
|---|----------------------------|--------|-----|--------|-------|-------|-------|
| _ |                            |        |     |        |       |       |       |
|   |                            |        |     |        |       |       |       |

Адам и Ева жили в совершенном мире, в саду-святилище, и Бог даровал им возможность лицом к лицу общаться с их Создателем. Их первый грех привел к разрыву во взаимоотношениях с Богом. Однако Бог уже имел план по преодолению этого разрыва, и еще до того, как наших прародителей постигли суды, Он дал им надежду на Спасителя. (Быт. 3:15).

«Адам и Ева, как преступники, стояли перед Богом, ожидая приговора, который был следствием их греха. Но до того, как они услышали о терниях и волчцах, о печали и отчаянии, которые должны будут стать их участью, до того, как услышали о прахе, в который должны будут возвратиться, людям были сказаны слова, которые должны были воодушевить их надеждой. Несмотря на то, что им предстояло пострадать... они уже могли предвкушать окончательную победу» (Э. Уайт. Дабы мне познать Его, с. 15).

Господь показал им главное основание этой победы, когда сразу же после произнесения приговора Он сделал им кожаные одежды, чтобы покрыть их наготу и стыд. Несомненно, для этого пришлось умереть невинному животному, и таким образом первым людям был преподан урок заместительной жертвы (Быт. 3:21).

Кроме того, факт, что Бог дал обвиняемым одежды, был символичным. Подобно тому как приносимые в святилище жертвы гарантировали особые взаимоотношения между Богом и Его народом, так и данная в саду одежда заверяла виновных в неизменной Божьей доброжелательности по отношению к ним.

Итак, с самых ранних дней истории человечества жертвоприношения свидетельствовали о том, что грешные люди мо-

гут соединиться с Богом только через смерть Иисуса, прообразом которой были жертвы.

Перечитайте Быт. 3:9-21. О чем свидетельствует факт, что прежде чем Бог произнес осуждение виновной паре, Он дал им обещание абсолютной победы? Что это говорит об отношении Бога к нам даже в нашем падшем состоянии?

понедельник, 14 октября

# Виды жертвоприношений

В ветхозаветные времена верующие люди могли приносить жертвы по разным случаям и при различных обстоятельствах. Им позволялось приносить в жертву чистых животных, хлебные злаки, елей и другое. Жертвоприношение животных является самым древним установлением в служении святилища, и наряду со священническим служением оно составляло центр израильского служения. Религиозная жизнь не мыслилась без жертвоприношений.

| И | какие виды<br>эх. 12:21–27; Ло | • | в следующих<br>вв. 4:27-31. | IEKUTAX? |
|---|--------------------------------|---|-----------------------------|----------|
| _ |                                |   |                             |          |
|   |                                |   |                             |          |

Бог установил систему жертвоприношений, чтобы верующие могли поддерживать с Ним тесные взаимоотношения. Поэтому приношения могли иметь место в самых разных ситуациях: в знак благодарности, в знак выражения радости и торжества, как дар, просьба о прощении, выражение покаяния, как символ посвящения или восстановления.

Среди наиболее важных видов приношений нужно отметить жертву всесожжения (*Лев. 1*), хлебное приношение (*Лев. 2*), мирные жертвы (*Лев. 3*), жертвы за грех (*Лев. 4*), жертвы повинности (*Лев. 5:14–6:7*). Первые три вида приношений представляли собой добровольные приношения, ко-

2 СШ 04-2013 33

торые должны были напоминать жертвующему (и нам): всё, кем мы является, и всё, чем мы обладаем, принадлежит Богу. Жертва всесожжения символизирует полное посвящение жертвователя. Хлебное приношение символизирует посвящение наших материальных благ Богу, будь то пища, животные или что-то еще. Мирная жертва была единственной жертвой, от которой участвующий получал определенную часть для личного потребления.

Другие два вида жертвоприношений были обязательными. Они напоминали людям: хотя неправильные поступки имеют свои последствия, все же они могут быть «исцелены». Жертву за грех (ее также называют «очищающей жертвой») приносили после ритуального осквернения или после того, как человек узнавал, что он морально осквернился, то есть согрешил, нарушив Божий Закон. Каждая жертва за грех указывала грешнику на великую жертву Сына Божьего, благодаря которой человек мог получить прощение и очищение от греха.

Такой широкий спектр жертвоприношений показывает, что Бог должен контролировать каждый аспект нашей жизни. Как вы можете научиться отдавать Ему абсолютно все, что у вас есть, и даже самих себя? Что происходит, когда вы этого не делаете?

вторник, 15 октября

## Жертвоприношение на горе Мориа

| Прочитайте Быт. 22:1-19. приношения усвоил Авраам? | <br>относительно | жертво- |
|----------------------------------------------------|------------------|---------|
|                                                    |                  |         |

Какую цель преследовал Бог, испытывая веру Авраама таким немыслимым образом? Жизнь патриарха с Богом всегда сопровождалась Божественными обещаниями: обещание дать землю, потомков, благословить; обещание дать сына; обеща-

ние о том, что Бог позаботится об Измаиле. Авраам жертвовал, но это всегда происходило в свете Божьих обетований. Однако в ситуации, описанной в Быт. 22, Авраам не получил какого-либо Божественного обещания, наоборот, ему было велено пожертвовать живым обетованием, своим сыном. Следуя Божьему повелению, Авраам показал, что Бог для него важнее всего.

«Бог повелел Аврааму убить своего сына, чтобы он осознал реальность Евангелия, а также чтобы испытать его веру. Мука, которую он переживал в течение тех мрачных трех дней страшного испытания, была допущена, чтобы он на собственном опыте мог хоть отчасти понять, сколь великую жертву Безграничный Бог приносил ради искупления человека. Никакое иное испытание не причинило бы такой душевной пытки Аврааму, как жертвоприношение его сына. Бог отдал Своего Сына на мучения и позорную смерть» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 154).

Относительно жертвоприношения Авраам понял два важных принципа. Во-первых, никто кроме Самого Бога не может принести истинной жертвы, предоставить средство спасения. Об этом заботится Господь. Авраам увековечивает этот принцип, называя это место «Иегова-ире», что значит «Господь усмотрит». Во-вторых, истинная жертва является заместительной, поскольку она спасла жизнь Исаака. Овен принесен «вместо» Исаака (Быт. 22:13). Посланное Богом животное указывало на Агнца Божьего, Иисуса Христа, на Которого «Господь возложил... грехи всех нас» (Ис. 53:6, 7; Деян. 8:32).

Какое поразительное подчинение Богу! Кто может представить себе, через что прошел Авраам? Подумайте, когда в последний раз вы проявляли такую безраздельную веру, совершая то, что причинило вам переживания. Чему вы научились из того случая и насколько хорошо усвоился этот урок?

#### Жизнь за жизнь

#### Прочитайте Лев. 17:10, 11. Какой функцией Бог наделяет кровь?

В отрывке, где Бог дает наставление израильтянам о том, чтобы они не ели крови, Он приводит причины такого запрета: кровь символизирует жизнь, и Бог сделал жертвенную кровь выкупом за человеческую жизнь. Одна жизнь, представленная кровью, искупает другую жизнь. Принцип замещения, ярко проявившийся на горе Мориа, когда Авраам принес кровь овна вместо крови своего сына, твердо укоренился в Божьих законных требованиях для древнего Израиля.

В Быт. 22 Бог показывает, что Он Сам предоставляет средство искупления; в еврейском оригинале в тексте «Я назначил ее вам» (*Лев. 17:11*) «Я» выделено. Мы не можем предложить собственный выкуп. Это должен сделать Бог.

Такая концепция отсутствует в других религиях, в которых используются жертвоприношения. Библия показывает: не человек приближается к Богу, зная, как Его умиротворить, а Бог заботится о том, чтобы человек оказался в Его святом присутствии. И во Христе Он Сам дарует кровь для искупления.

Прочитайте 1 Цар. 15:22 и Мих. 6:6-8. Назовите некоторые опасности обрядовой системы.

Бог никогда не хотел, чтобы служение жертвоприношения заменило собой сердечные взаимоотношения. Наоборот, жертвы должны были открывать сердца верующих навстречу Господу. Если мы потеряем из виду факт, что жертвы выражают духовные взаимоотношения между Богом и нами и что они указывают на величайшую жертву — Иисуса Христа, то легко можем спутать обряд жертвоприношения с аппаратом, который автоматически выдает искупление. Помимо жертвоприношений Бог действительно желает, чтобы наши сердца были

в гармонии с Ним ( $\Pi c.~50:18,~19$ ). Поэтому израильские пророки обличали народ в фальшивой набожности и призывали «действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом» (Mux.~6:6-8; cp.~c Uc.~1:10-17).

В каких ситуациях мы сталкиваемся с подобной опасностью? Почему нам часто бывает трудно осознать, что в этой сфере мы способны поступать точно так же, как израильтяне в древности? Как мы можем избежать этой ошибки?

четверг, 17 октября

# Живая жертва

Хотя после жертвенной смерти Христа уже не требуется приносить в жертву животных, Новый Завет говорит о необходимости другой жертвы.

| ходимости другой жертвы.                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Согласно приведенным текстам, какие жертвы мы должны приносить Богу сегодня? Рим. 12:1, 2; Флп. 4:18; Евр. 13:15, 16; 1 Петр. 2:5.                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Терминология системы жертвоприношений очень хорошо отражает раннюю христианскую концепцию о том, что значит жить в полном посвящении Богу. Фактически, даже когда Павел размышлял о предстоящей мученической смерти, он описывал себя как жертву ( $\Phi$ лл. 2:17; 2 Тим. 4:6). |
| Какая особая весть дана нам в Рим. 12:1? Каким образом мы должны являть эту истину в нашей жизни?                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

Живая жертва означает, что человек полностью отдает Богу всего себя. Это включает посвящение тела (Pum. 12:1) и преобразование разума и сердца (cmux 2). Мы должны быть отделены (святы) для единственной цели — служение Богу. Христиане полностью отдают себя Господу, потому что Он милосерд, как подчеркивается в Рим. 12:1-11. Милосердие Бога заключается в том, что Христос принес Себя в жертву ради нас, Он дарует нам спасение.

В данном контексте Павел призывает христиан подражать Христу. Правильное понимание Божьей благодати ведет к посвященной Богу жизни и искреннему служению окружающим. Отказ от своего «я» и подчинение его воле Божьей — единственный правильный отклик на величайшую жертву Христа, принесенную ради нас.

Необходимо также отметить, что между нашим пониманием духовной и доктринальной истины, а также служением окружающим должна быть гармония. Каждый аспект жизни должен выражать искреннюю посвященность верующего человека Богу. Истинное поклонение никогда не бывает лишь внутренним и духовным; оно должно включать в себя и внешние проявления бескорыстного служения. В конце концов, подумайте о том, что совершил для нас Господь.

#### пятница, 18 октября

# Для дальнейшего изучения

«Даже небесным ангелам было трудно понять тайну искупления — постичь то, что Повелитель неба, Сын Божий, должен умереть за виновное человечество. Когда Аврааму было велено принести в жертву своего сына, все Небо проявило глубочайший интерес к этому событию, с величайшим вниманием наблюдая за каждой подробностью исполнения повеления. Когда на вопрос Исаака: "Где же агнец для всесожжения?" Авраам ответил: "Бог усмотрит Себе агнца", когда была удержана рука отца, уже занесшего нож, чтобы убить своего сына, и приготовленный Богом овен оказался принесен в жертву вместо Исаака, — тогда был пролит свет на тайну искупления, и даже ангелы гораздо глубже поняли чудесный план, предусмо-

тренный Богом для спасения человека» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 155).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. «Наши стопы будут идти по Его пути, наши уста будут изрекать истину и распространять Евангелие, наши слова будут нести исцеление, наши руки будут поднимать упавших и делать многочисленные земные дела, такие как приготовление пищи и уборка, печатание и ремонтирование. Мы будем обнимать одиноких и лишенных любви, наше ухо будет слышать плач страдальцев, а наш взор будет в смирении и терпении обращен к Богу» (Jonn Stott, Romans (Downers Grove, Ill.: InterVarsity, 1994), с. 322). Как эта цитата раскрывает смысл понятия «живая жертва»? Почему возможность жить такой жизнью открывается только посредством смерти для своего «я»?
- 2. Как мы увидели в уроке, одна из величайших проблем верующих людей заключалась в том, что они рассматривали систему жертвоприношений как самоцель, а не как средство, ведущее к цели к полному посвящению Богу и искреннему служению окружающим. Каким образом адвентисты седьмого дня (которые получили столько света) подвержены особой опасности пойти тем же путем, считая, что великие истины, которыми мы обладаем, являются самоцелью, а не средством, ведущим к цели?
- 3. Поразмышляйте над историей Авраама и Исаака, которая произошла на горе Мориа. Какой бы трудной для понимания она ни была, кто-то может утверждать, что она и должна была быть такой, должна была вызывать ужас и боль. Как вы думаете, почему некоторые люди считают, что помимо других эмоций эта история должна была вызывать в читателе и такие чувства?

#### Покажи мне твою церковь. Часть II

Роджер попросил своего пастора сходить в школу и объяснить, во что верят адвентисты седьмого дня и почему общины в Конго собираются не в церковных зданиях, а в частных домах, под деревьями и во дворах.

На следующий день Роджер, сидя в классе, с волнением прислушивался к разговору пастора и президента миссии с директором. Эта встреча, казалось, продолжалась всю вечность. После того, как служители ушли, директор вошел в класс Роджера и сказал:

— Отныне по субботам не будет ни одного экзамена, — посмотрев на Роджера, он добавил, — теперь я понимаю, почему ты чтишь субботу.

Однажды учитель биологии попытался убедить Роджера забыть о своих убеждениях до окончания школы. Роджер ответил:

— Я не могу сделать этого. Бог повелевает мне свято хранить субботу, и я должен повиноваться.

Затем он рассказал учителю о Седрахе, Мисахе и Авденаго, которые отказались поклоняться истукану царя, за что были брошены в раскаленную печь.

— Эти юноши не знали, будут ли спасены Богом, — сказал он. — Но они готовы были скорее умереть, чем обесчестить Бога. И я не могу иначе.

Учитель захотел узнать, где собирается церковь Роджера. Роджер объяснил, что во время гражданской войны в Конго государство конфисковало все церковные здания.

— Сегодня у нас нет здания церкви.

Роджер вытащил из своего школьного рюкзака пособие по изучению Библии в Субботней школе и показал карту на обороте.

— В Конго нас не так много, но в мире наша Церковь насчитывает миллионы верных последователей.

Учитель задал Роджеру множество вопросов о Церкви адвентистов седьмого дня и о доктринах церкви и получил ясные и простые ответы. Роджер подарил учителю несколько книг Э. Уайт. Многие другие учителя и школьники задавали Роджеру вопросы о Библии.

В один из дней директор спросил у Роджера, что он будет делать, если госэкзамены выпадут на субботу.

— Это не моя проблема, — ответил Роджер. — Моя задача соблюдать субботу. Если для этого придется провалить экзамен — так тому и быть.

Когда пришло расписание, на субботу не стояло ни одного экзамена. Роджер знал, что Бог сделал это для того, что бы показать другим, что Он почитает тех, кто верен Ему.

Сегодня благодаря вашим пожертвованиям тринадцатой субботы у нас в Конго есть уже два прекрасных церковных здания. Ваши миссионерские пожертвования меняют мир.

Роджер Вазоуа сдал госэкзамены и теперь готовится стать пастором в Африке.

# УРОК 4 19–25 ОКТЯБРЯ

# Уроки святилища

Библейские тексты для исследования:

Исх. 40:9, 10; Лев. 19:2; 1 Петр. 1:14–16; Исх. 31:1–11; Рим. 3:25–28 3 Цар. 8:31–53; Пс. 72:1–17.

#### Памятный стих:

«И устроят они Мне святилище, и буду обитать посреди их» (Исх. 25:8).

Святилище является одним из главных Божьих «пособий», открывающих нам значение Евангелия. Приведенная ниже схема поможет нам при изучении святилища на уроке Субботней школы.









Данный урок сосредоточен на некоторых важных истинах, представленных в земном святилище. Систему жертвоприношений мы рассмотрим позже.

### Место присутствия

| пу | стыне? Какую   | ,             |        | <br>- |  |
|----|----------------|---------------|--------|-------|--|
| ME | і узнаем из пр | очитанного те | екста? |       |  |
|    |                |               |        | <br>  |  |
|    |                |               |        | <br>  |  |

В Едемском саду грех разрушил близкие взаимоотношения между Богом и людьми. Грех лишил наших прародителей свободного общения с Богом. Однако Создатель по-прежнему желает приблизить нас к Себе и наслаждаться глубокими отношениями завета с человечеством, и этот процесс приближения Он начал еще в Едеме. Спустя столетия, освобождая Израиль из египетского рабства и учреждая святилище, систему жертвоприношений, Бог снова предпринимает инициативу возвратить человечество к Себе, в Свое присутствие.

Таким образом, святилище свидетельствует о постоянном желании Бога пребывать среди Своего народа. Это Его желание (Пс. 131:13, 14). Его главная цель — взаимоотношения, а святилище стало средством для этого. Святилище является наглядным свидетельством присутствия Бога с Его народом на земле.

Из описания в Числ. 2 следует, что скиния была расположена в центре квадратного лагеря, как обычно в древности на Ближнем Востоке ставили свои шатры цари. Итак, расположение скинии указывало на то, что Бог является Царем Израиля.

Левиты же располагали свои шатры вокруг скинии (4ucn. 1:53), а другие колена — четырьмя группами дальше (4ucn. 2). Это наглядная иллюстрация стремления Бога быть близким к каждому человеку.

Другая цель святилища заключалась в том, чтобы служить местом централизованной, установленной Богом системы поклонения. Поскольку пребывание грешных, нечистых и порочных людей в присутствии святого Бога было опасно для

них, Господь установил систему жертвоприношений, которые позволяли грешным, нечистым людям жить в присутствии святого Бога.

Таким образом, святилище не только открывало детали плана искупления через жертвоприношения и служение священников, но само святилище было частью плана спасения.

Святилище свидетельствует о том, что Создатель Вселенной, сотворивший все, что начало быть (см. Ин. 1:1-3), снизошел до пребывания среди бездомных странников в пустыне. Как уже один этот факт должен помочь нам избегать этнических, классовых или культурных предрассудков?

понедельник, 21 октября

# «Будьте святы»

«И возьми елея помазания, и помажь скинию и все, что в ней, и освяти ее и все принадлежности ее, и будет свята; помажь жертвенник всесожжения и все принадлежности его, и освяти жертвенник, и будет жертвенник святыня великая» (Исх. 40:9, 10).

Тексты Исх. 40:9, 10 свидетельствуют о том, что святилище необходимо было воспринимать как особое святое место. Основная идея святости заключается в уникальности, отделенности для особой цели, а также в Божественном присутствии.

«Установленное служение было связующим звеном между Богом и Израилем. Жертвенные приношения служили прообразом жертвы Христа и таким образом сохраняли в сердцах людей непоколебимую веру в пришествие Искупителя. Следовательно, для того чтобы Господь мог принять их жертвы и оставаться с ними, а также чтобы люди могли иметь правильные знания о плане спасения и правильное понимание своих обязанностей, было крайне важно, дабы святость сердца и чистота жизни, почтение к Богу и строгое подчинение Его требованиям поддерживались и сохранялись всем тем, что имело отношение к святилищу» (Э. Уайт. Библейский комментарий АСД, т. 2, с. 1010).

|   | Прочитаите Лев. 19:2 и 1 Петр. 1:14-16. Какова основная причина того, что люди должны быть святыми? | - |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| - |                                                                                                     | - |
| - |                                                                                                     | - |

Святость Бога преображает и отделяет нас. Его святость является наивысшим мотивом высоконравственного поведения Его народа во всех сферах жизни (см. Лев. 19), касается ли это законов питания (Лев. 11:44, 45), уважения к священнику (Лев. 21:8) или отношения к прежним похотям (1 Петр. 1:14). Бог, несомненно, желает нашего возрастания в святости по мере нашего сближения с Ним. Это изменение может наступить только посредством подчинения нашей греховной природы Богу и желания поступать правильно, невзирая на обстоятельства.

Подумайте о себе, о своих привычках, вкусах, делах и так далее. Можно ли назвать вас и ваши дела «святыми»? Об этом стоит подумать, не так ли?

вторник, 22 октября

## Принадлежности святилища

| Прочитайте Исх. 31:2-11. Что говорят нам эти тексты оготовлении принадлежностей для земного святилища? К связь вы здесь усматриваете с текстом Быт. 1:2? (См. 1 | (акую |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Исх. 25:9)                                                                                                                                                      |       |

Из всех принадлежностей святилища ковчег откровения являлся главным символом присутствия и святости Бога. Словосочетание «ковчег откровения» происходит от каменных скрижалей с Законом, названных «скрижалями откровения»

(*Исх.* 31:18, 16; 32:15; 34:29), которые были помещены в ковчег (*Исх.* 25:16, 21).

Ковчег покрывала крышка с двумя херувимами, осеняющими ее своими крыльями (*Исх. 25:17–21*). Апостол Павел называет ее «престолом благодати» (Евр. 9:5; в оригинале хиластэрион), поскольку наш милосердный и сострадательный Бог примиряет людей с Собою и всячески заботится о том, чтобы они могли поддерживать с Ним отношения завета.

Именно здесь один раз в год в День искупления (евр. *Йом-Киппур*) происходило очищение святилища (*Лев. 16:14–16*). В Рим. 3:25 Павел указывает на Иисуса как на «жертву умилостивления» (или «крышку ковчега», поскольку в оригинале стоит то же самое слово, что и в Евр. 9:5 — хиластэрион, обозначающее эту крышку), ибо через Него Бог совершил искупление за наши грехи.

В первом отделении святилища, во Святом, постоянно горел светильник (*Лев.* 24:1–4), а с жертвенника курения поднималось защитное облако фимиама, которое скрывало Божье присутствие от священника (*Лев.* 16:12, 13). На столе предложения лежали двенадцать хлебов, представляющих собой двенадцать колен Израилевых.

Прочитайте Рим. 3:25-28. Какую великую надежду мы можем почерпнуть из обетования о спасении «верою, независимо от дел закона»?

среда, 23 октября

# Центр деятельности Бога и человека

| Прочитайте 3 Цар. 8:31-53. Что сообщает этот отрывок о на |           |   |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|-----------|---|--|--|--|--|--|
| значении                                                  | святилища | ? |  |  |  |  |  |
|                                                           |           |   |  |  |  |  |  |
|                                                           |           |   |  |  |  |  |  |
|                                                           |           |   |  |  |  |  |  |
|                                                           |           |   |  |  |  |  |  |

На церемонии посвящения нового храма царь Соломон перечисляет семь случаев, когда в храме могут быть произнесе-

ны особые молитвы. Эти семь функций иллюстрируют чрезвычайно важную роль храма в жизни израильского народа. Храм был местом, где искали прощения (cmux 30), куда приходили для клятвы (cmux 31, 32), где молили о помощи при поражении (cmux 33, 34), просили избавить от засухи (cmux 35, 36) или обращались за помощью при других бедствиях (cmux 37–40). Здесь мог помолиться иноплеменник (cmux 41–43), а также на этом месте просили о победе (cmux 44, 45).

Истина о том, что храм должен был стать «домом молитвы для всех народов» (*Ис. 56:7*), становится очевидной из факта, что Соломон представляет просителями и каждого израильтянина в отдельности, и иноплеменника, и весь народ в целом.

| Святилище являлось идеологическим центром практически      |
|------------------------------------------------------------|
| любой деятельности в Израиле. Религия не была частью жизни |
| верующего иудея, она даже не занимала большую часть его    |
| жизни — религия была самой жизнью. Что это говорит нам о   |
| том, какое место должна занимать вера в нашей жизни?       |
|                                                            |
|                                                            |

Когда люди хотели получить совет, суд или прощение, они приходили к святилищу. Святилище также было центром во время странствования Израиля по пустыне. Когда Бог желал пообщаться со Своим народом, Он делал это из святилища (Исх. 25:22). Поэтому оно справедливо названо скинией собрания (например, в Лев. 1:1).

Подумайте о своей молитвенной жизни. Насколько она глубока, богата, насколько укрепляет вашу веру и изменяет жизнь? Возможно, прежде всего должен прозвучать вопрос: «Сколько времени я провожу в молитве?»

### «Доколе не вошел я во святилище Божие»

Снова и снова псалмы свидетельствуют о том, что святилище занимало важное место во взаимоотношениях между верующими и Богом. Хорошо известно твердое убеждение Давида относительно того, что он пребудет «в доме Господнем многие дни» (Пс. 22:6). Самым большим желанием Давида, о котором он говорит в Пс. 26, является пребывание в присутствии Яхве, а Его присутствие наиболее ярко проявлялось в святилище. Желая выразить свою любовь к святилищу, Давид использовал по отношению к нему целый ряд выражений, называя его домом Господним, храмом, скинией. Там человек может размышлять и «созерцать красоту Господню» (Пс. 26:4).

Деяния Бога в святилище включают некоторые важные аспекты: Он хранит поклоняющегося в безопасности и укрывает его в святилище даже в трудные времена (Пс. 26:5). Бог дарует безопасное убежище и гарантирует мир всем приходящим в Его присутствие. Эти выражения соединяют красоту характера Бога с тем, что Он совершает для Своего народа. Служение в святилище с его символическим значением являет благость и справедливость Бога.

Глубочайшим желанием Давида было не просто пребывать в святилище, но чтобы Яхве был с ним. Поэтому Давид принимает решение «искать» Бога ( $\Pi c.\ 26:4,\ 8$ ).

| прочитаите пс. 72:1-<br>он вошел в святилище | -17. Что открылось Асафу после того, как<br>? |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                                              |                                               |
|                                              |                                               |

В Пс. 72 Асаф говорит о проблеме страданий. Он не мог понять, почему нечестивые благоденствуют ( $cmuxu\ 4-12$ ), а верные страдают. Он сам чуть не пошатнулся ( $cmuxu\ 1-3$ ), но пребывание в святилище изменило его сознание ( $cmuxu\ 13-17$ ). Там Асаф смог увидеть силу и славу Бога, о которых говорит

Давид в Пс. 62:3, и признать, что теперешнее положение однажды изменится и справедливость восторжествует. Он снова смог размышлять об истине и еще раз получил подтверждение, что в конце концов путь нечестивых окажется скользким ( $\Pi c. 72:18-20$ ), а верные укрепятся ( $cmuxu\ 21-28$ ). Для ищущих Бога святилище становится твердыней, жизненной крепостью, где Бог возносит их «на скалу» ( $\Pi c.\ 26:5$ ). Из истин, которые излагает нам служение святилища, мы действительно можем научиться уповать на благость и справедливость Бога.

#### пятница, 25 октября

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Патриархи и пророки» главу «Скиния и служение в ней» (с. 343–358).

«Для постройки святилища необходимо было провести большую подготовительную работу, требовалось немалое число драгоценных камней и дорогих материалов, однако Господь мог принять только добровольное приношение. "От всякого человека, у которого будет усердие, принимайте приношение Мне", — гласило Божественное повеление, которое Моисей передал всему собранию. Преданность Богу и дух жертвенности — вот что прежде всего требовалось в приготовлении для устройства обители Всевышнего» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 343).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поразмышляйте о Божьей справедливости. В нашем мире мы видим так мало справедливости. Почему без упования на Божью справедливость надежды на справедливость не существовало бы вообще?
- 2. Кто-то написал: «Скиния это кусочек святой земли в мире, сбившемся с пути». Что скиния значит для вас?
- 3. Прочитайте 1 Петр. 1:14–16. Как вы понимаете Божью святость? Что значит святость лично для вас? Как мы можем стать святыми?
- 4. Сыновья Илия были приближены к Богу, но перестали ценить Его святость (1 Цар. 2:12–17). Как нам не утратить

- ощущение Божьей святости? Почему молитва, изучение Слова Божьего и послушание Богу необходимы для сохранения осознания Его святости?
- 5. «Самой важной частью ежедневного служения являлось служение, совершаемое за отдельных людей. Кающийся грешник приводил животное к двери скинии и, возлагая руку на голову жертвы, исповедовал свои грехи, тем самым символически слагая их с себя на невинную жертву. Затем он своей же рукой убивал животное, священник вносил кровь в Святое и кропил ею перед завесой, за которой стоял ковчег, содержащий нарушенный грешником Закон. Эта церемония символизировала перенесение греха через кровь в святилище. В некоторых случаях кровь не вносилась в Святое, а мясо должны были съедать священники, как повелел Моисей сынам Аарона, говоря: "И она дана вам, чтобы снимать грехи с общества и очищать их пред Господом" (Лев. 10:17). Обе церемонии символизировали перенесение греха раскаявшегося грешника в святилище» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 354, 355). Как эта цитата помогает нам понять, каким образом в служении святилища была открыта истина о спасении по вере?

#### Надежда Зури

Десятилетний Зури живет в горной деревушке в центральной части Мексики. Жители деревнитя жело работают каждый день, но в праздники они оставляют всякую работу, едят, пьют, танцуют и смеются. Но Зури не любил праздники. Часто в эти дни мужчины напивались и начинали драться. Каждый раз кто-то получал травмы. Зури говорил своему отцу, как сильно он ненавидит шум и пьяные драки во время праздников.

- Но что мы можем сделать? спрашивал отец. Мы живем здесь.
- Мы могли бы ходить в адвентистскую церковь на праздники, предлагал Зури. Они играют в игры и веселятся, и все это без спиртного и побоев.
  - Откуда ты знаешь? спросил Зури отец.
  - Я видел их, сказал Зури.

Зури не стал рассказывать отцу, что он ходил в церковь и слушал гимны и что он видел, как проходит крещение.

Отец уважал адвентистов седьмого дня и поэтому пообещал Зури, что они сходят в эту церковь. Уже в следующую субботу Зури был в классе субботней школы. Ему понравилось, и он решил приходить каждую неделю. Он пришел на вечерний концерт и, сидя в первом ряду, наслаждался игрой гитаристов и гимнами, которые они пели.

Когда церковь организовывала миссионерские встречи, Зури приглашал своих родителей. Им нравились эти встречи. Потом он пригласил их на служение, и они пришли. Они были рады видеть, как тепло члены церкви принимают их сына.

Однажды пастор сделал призыв ко крещению. Зури спросил пастора, может ли он креститься. Пастор ответил, что всякий, кто любит Иисуса и хочет следовать за Ним, может быть крещен. Зури побежал домой и рассказал родителям о своем разговоре с пастором. Они разрешили ему принять крещение.

Зури изучал с пастором Библию и понял, чего Бог ожидает от своих последователей. Зури всем сердцем принял Божьи повеления и попросил, чтобы его крестили.

В день крещения Зури спешил к реке. Он вспоминал, как не раз стоял не берегу и смотрел, как другие принимают крещение. Сегодня его родители будут зрителями.

Зури рассказывал родителям о том, что он сам узнавал о следовании за Христом. Несколько месяцев спустя Зури стоя на берегу и наблюдал, как его родителя вошли в воды крещения.

Сегодня, когда деревня празднует, семья Зури проводит время вместе со своими братьями-адвентистами. Они также приглашают других присоединиться к ним, и церковь растет.

Наши дары тринадцатой субботы помогают строить дома молитвы и летние лагеря в центральной части Мексики, где еще множество людей могут узнать, что это значит — быть частью Божьей семьи.

# УРОК 5 26 ОКТЯБРЯ — 1 НОЯБРЯ

# Искупление: жертва за грех

Библейские тексты для исследования:

2 Пар. 33:12, 13; 2 Цар. 14:1–11; Лев. 4:27–31; Иер. 17:1; Лев. 10:16–18; Мих. 7:18–20.

#### Памятный стих:

«Зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца» (1 Петр. 1:18, 19).

Система жертвоприношений, вероятно, является самой известной составляющей служения в святилище, ибо она непосредственно указывает на жертву Христа. Кровь животного, умирающего за грешника, была символом Крови Христа, Который умер ради нас.

На этой неделе мы будем изучать некоторые концепции, связанные с жертвой за грех. Изучая эту жертву как избранное Богом средство очищения от греха, мы лучше поймем, как Он примиряет нас с Собой через единственно истинную Жертву — Иисуса Христа. Древнееврейское слово хаттат, обозначающее жертву за грех, в некоторых случаях, связанных с ритуальной нечистотой, можно перевести как жертву очищения. Например, недавно родившая женщина должна была принести жертву за грех ( $\ensuremath{\mathit{Лев. 12:5-8}}$ ). Такую жертву правильнее понимать как жертву очищения ритуальной нечистоты, а не как жертву, приносимую в результате совершения аморального поступка.

### Грех и милость

Любой знающий Господа человек может засвидетельствовать, что грех разделяет нас с Богом. Добрая весть заключается в том, что Господь предусмотрел систему, способную исправить этот вызванный грехом разрыв и возвратить нас к Нему. В центре этой системы, конечно же, находится жертва.

Ветхий Завет главным образом изображает три вида греха, каждый из которых соответствует степени осведомленности грешника при совершении проступка: непреднамеренный грех (совершенный по невнимательности), спланированный или умышленный грех и грех, связанный с непослушанием, бунтом. «Жертва за грех», предписанная в Лев. 4:1-5:13, применима к случаям, когда совершен непреднамеренный грех, так же как и к некоторым случаям совершения умышленного греха (Лев. 5:1). Но если в этих двух случаях можно было принести жертву, о жертве ничего не упоминается в связи с грехом непослушания, самым отвратительным грехом. Грех непослушания совершался пред лицом Божьим «дерзкою рукою», так что мятежник заслуживал только истребления (Числ. 15:29-31); однако, судя по всему, даже в таких случаях Бог предлагал прощение, например, в случае с Манассией (см. 2 Пар. 33:12, 13).

| • | 14:9 откр | ывает нам | милость, | Каким образом<br>справедливость |
|---|-----------|-----------|----------|---------------------------------|
|   |           |           |          |                                 |
|   |           |           |          |                                 |

Справедлив ли Бог, когда прощает грешника? Разве грешник не является нечестивцем, заслуживающим осуждения? (См. Втор. 25:1).

История женщины из Фекои может проиллюстрировать ответ. Притворившись вдовой, она пришла искать суд у царя Давида. Она выдумала историю о двух своих сыновьях, в ко-

торой один сын убил другого. Израильский закон требовал смерти убийцы (Числ. 35:31), даже если он оставался единственным мужчиной в семье. Женщина умоляла Давида (который исполнял роль судьи) помиловать виновного сына.

Затем она делает довольно интересное заявление: «На мне, господин мой, царь, да будет вина и на доме отца моего, царь же и престол его неповинен» (2 Цар. 14:9). Как женщина, так и Давид понимали: если царь решит освободить убийцу, тогда он сам станет виновным в совершенном убийстве и справедливость его престола (его репутация как судьи) будет поставлена под сомнение. Фактически судья нес ответственность за принятое им решение. По этой причине женщина предложила взять вину на себя.

Так и Бог берет на Себя вину грешников, чтобы объявить их праведными. Чтобы мы были прощены, Сам Бог должен понести наше наказание, то есть наказание за нарушение грешником Закона берет на Себя Сам Законодатель! Вот почему Христос должен был умереть, чтобы даровать нам спасение.

понедельник, 28 октября

# Возложение рук

| Прочитаите Лев. 4:27-31. Какие ритуальные деиствия дол жны были совершаться во время жертвоприношения? | - |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                        | - |

Целью жертвоприношения было удалить грех с грешника и перенести его во святилище, оставив грешника прощенным и очищенным. (В очень редких случаях человек мог принести определенное количество муки мелкого помола как дар за свое очищение, но это не была жертва за грех, ибо «без пролития крови не бывает прощения». *Евр. 9:22*).

Сам ритуал включал в себя возложение рук на голову жертвы, исповедание соделанного греха, смерть жертвенного животного, действия с кровью, сожжение тука и съедение мяса

животного. Грешнику, принесшему жертву, даровалось прощение, но только *после* пролития крови.

Весьма важной частью этого процесса было возложение рук (*Лев. 1:4; 4:4; 16:21*). Это делалось, чтобы приобрести «благоволение, во очищение грехов» (*Лев. 1:4*). Жертва имела отношение только к человеку, возложившему свои руки на ее голову. Согласно Лев. 16:21, возложение рук должно было сопровождаться исповеданием греха, что подразумевало осознание того, что грех перекладывается с грешника на невинное животное.

Конечно, в основе любого жертвоприношения животного лежало заклание этого животного. После того как животное было заколото, его кровь использовалась на жертвеннике для совершения искупления (*Лев. 17:11*). Поскольку грехи были перенесены на животное через возложение рук, мы должны понимать смерть этого животного как заместительную жертву. Животное умирало вместо грешника. Этот факт объясняет, почему закалывать животное должен был сам виновный, то есть грешник, а не священник.

В следующий раз, когда вы будете испытывать искушение совершить грех, представьте себе умирающего Иисуса и подумайте о том, что именно ваши грехи пригвоздили Его ко кресту. Каким образом данная картина помогает понять цену прощения? Как эта идея побуждает нас сопротивляться греху и не поддаваться искушению?

вторник. 29 октября

# Перемещение греха

«Грех Иуды написан железным резцом, алмазным острием начертан на скрижали сердца их и на рогах жертвенников их» (Иер. 17:1).

После возложения рук и смерти животного в обряде жертвоприношения следовало действие с кровью. Священник смазывал жертвенной кровью роги жертвенника всесожжения, находящегося во дворе святилища. Эта часть ритуала имела отношение к искуплению, поскольку в нем присутствовала

кровь (*Лев. 17:11*). Если виновен был простой человек или руководитель, кровь возлагали на жертвенник всесожжения (*Лев. 4:25, 30*); если согрешал первосвященник или все общество, «кровь вносилась священником в Святое, и он кропил ею перед завесой, за которой стоял ковчег, содержащий Закон, нарушенный грешником» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 354). Кровь также наносилась на внутренний жертвенник, жертвенник курения (*Лев. 4:7, 18*).

Что может значить помазание кровью рогов жертвенника? Роги являлись самыми высокими точками жертвенника и как таковые могли символизировать вертикальное измерение спасения. Кровь приносилась в присутствие Божье.

Текст Иер. 17:1 особенно важен для нашего понимания происходившего во святилище: «Грех Иуды... начертан на скрижали сердца их и на рогах жертвенников их». Хотя этот текст говорит об идолопоклоннических алтарях, принцип остается тем же: жертвенник отражал нравственное состояние народа. Кровь переносила грех. Кровь, которой кропили перед завесой и помазывали роги жертвенника, переносила грех с грешника во святилище. Это чрезвычайно важная истина, помогающая нам понимать план спасения, раскрытый в служении земного святилища, которое символизирует служение Христа на небесах, совершаемое ради нас.

Поскольку кровь переносила грех, она также оскверняла святилище. Мы находим пример такого осквернения в случаях, когда кровь жертвы за грех случайно забрызгивала одежду. Такую одежду нужно было выстирать, и не где-нибудь, а именно «на святом месте» (Лев. 6:27).

А заключительное сжигание тука на жертвеннике могло указывать на то, что все, относящееся к жертве за грех, принадлежало Богу ( $\mathit{Лев. 3:16}$ ).

Благодаря смерти Иисуса, которую символизировали те жертвы, наш грех снят с нас, возложен на Него. В этом суть плана спасения.

Как служение в святилище помогает нам понять нашу полную зависимость от Бога в прощении грехов? Какое утешение дарует вам эта истина? В то же время какая важная ответственность возлагается на нас? (См. 1 Петр. 1:22).

### Несение греха

| ., | Прочитайте Лев. 6:25, 26; 10:16-18. Какая важная истина рас- |  |  |  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| K  | ыта в текстах?                                               |  |  |  |  |  |  |
|    |                                                              |  |  |  |  |  |  |
|    |                                                              |  |  |  |  |  |  |
| -  |                                                              |  |  |  |  |  |  |
|    |                                                              |  |  |  |  |  |  |

Съедая жертву на святом месте, священник «снимал грех» с нарушителя. Мясо жертвы являлось не просто платой за служение священника (в противном случае Моисей не разгневался бы так на сыновей Аарона за то, что они не съели мясо жертвы за грех). Этот обряд представлял собой важную часть искупления.

Как съедание жертвы указывало на процесс искупления? Необходимо было есть только те жертвы, кровь которых не была внесена в святилище, то есть жертвы вождей и простого народа. Библия ясно говорит: съедая жертву, священники снимали грехи, и это было искуплением для грешника. Нести вину грешника означало, что теперь грешник освобожден от нее.

В еврейском оригинале текста Исх. 34:7 сказано, что Бог «несет беззаконие». Те же два еврейских слова используются в Лев. 10:17, где ясно показано, что несение греха священником дарует грешнику прощение. Без такого переноса грешнику пришлось бы самому нести свой грех ( $\mathit{Лев. 5:1}$ ), а это, конечно, привело бы к смерти ( $\mathit{Рим. 6:23}$ ).

Обязанность священника нести чужой грех — это именно то, что сделал для нас Христос. Он умер вместо нас. Итак, мы приходим к заключению, что служение священника в земном святилище являлось прообразом того, что совершил ради нас Христос, ибо Он понес на Себе вину за наши грехи.

«Благословение приходит в результате прощения; прощение приходит через веру в то, что исповеданный грех, в котором человек покаялся, понес на Себе великий Освободитель [в оригинале — Sin-bearer — Носитель греха]. Таким образом, все наши благословения исходят от Христа. Его смерть — это

искупительная жертва за наши грехи. Он есть великий Посредник, через Которого мы получаем милость и поддержку от Бога. Он действительно является Начальником, Автором и Совершителем нашей веры» (Э. Уайт. *Изданные рукописи*, т. 9, с. 302).

Представьте, что вы стоите перед Богом на суде. На что бы вы надеялись: на свои добрые дела, на все хорошее, что сделали? Вы действительно думаете, что этого будет достаточно, дабы оправдать вас перед святым и совершенным Богом? Если нет, тогда как можно получить оправдание на суде?

четверг, 31 октября

### Прощение

| Прочитайте Мих. 7:18-20. Какую характеристику Бога мы на- |      |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|--|
| ходим в этом отры                                         | вке? |  |  |  |  |  |
|                                                           |      |  |  |  |  |  |
|                                                           |      |  |  |  |  |  |
|                                                           |      |  |  |  |  |  |

Последние три стиха книги пророка Михея сосредоточены на взаимоотношениях Бога с остатком Его народа. Текст красиво объясняет, почему Бог — непревзойденный. Он превосходит всех, ибо обладает прощающей любовью и благодатью. Выдающееся качество Бога, изображенное пророком Михеем (и другими библейскими авторами), — Его желание прощать. Михей подчеркивает это, используя разные выражения относительно качеств Бога (стих 18) и Его достоинств (стихи 19, 20). Качества и достоинства Бога объяснены в «Израильском кредо» в Исх. 34:6, 7. Это один из самых сильных библейских отрывков, описывающих Божий характер.

Интересно заметить, что некоторые ключевые слова в Мих. 7:18-20 также используются в «Песне Раба» (Ис. 53), указывая на факт, что средства спасения исходят от Того, Кто страдает за Свой народ.

К сожалению, не все будут радоваться спасительной Божьей благодати. Божье прощение стоит недешево и не дается автоматически. Оно требует верности. Испытавшие на себе действие Божьей благодати откликаются на нее в соответствии с написанным в Мих. 6:8 — центральном тексте книги. Поскольку Бог неизменен в Своей любви, Он призывает Свой остаток любить добро. Его народ будет отображать Его характер. В их жизни будет присутствовать Его любовь, сострадание и доброта.

Исследуя Библию, мы видим, что за отрывком Мих. 7:18–20, в котором сделано ударение на прощении, сразу же следует книга пророка Наума 1:2, 3, где акцентируется истина о суде. Это раскрывает два аспекта Божьего взаимодействия с нами: прощение раскаявшихся и наказание нечестивых. Бог — Спаситель и Судья. Эти две составляющие Божьего характера дополняют друг друга, и в них нет противоречия. Сострадательный Бог также может быть и справедливым Богом. Зная это, мы можем покоиться в Его любви, прощении и абсолютной справедливости.

Прочитайте Мих. 6:8. Какой смысл говорить о вере без этих принципов, раскрывающих реальность нашего исповедания? Что легче: претендовать на веру в Иисуса или проявлять эту веру в соответствии с написанным в Мих. 6:8? Как вы можете проявлять веру в своей жизни?

пятница, 1 ноября

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Патриархи и пророки» главу «Скиния и служение в ней» (с. 343–358).

«Как Христос после вознесения предстал пред лицом Божьим, принося Свою кровь за кающихся грешников, так и священник во время ежедневного служения кропил кровью жертвенного животного в Святом, ходатайствуя за грешника.

Хотя кровь Христа и освобождает раскаявшегося грешника от осуждения Закона, но она не уничтожает грех; он должен оставаться в небесных книгах в святилище до окончательно-

го очищения. Так и в прообразном служении кровь жертвы за грех снимала грех с кающегося, но грех этот оставался в святилище до Дня примирения» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 357).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Некоторые считают, что вся концепция замещения несправедлива. Почему невиновный должен умирать вместо виновного? Однако поскольку эта истина не только четко изложена в Библии, но и является ее центральной темой, что мы можем ответить на подобный взгляд? Каким образом эта «несправедливость» может помочь нам увидеть, насколько велик, милостив и любвеобилен наш Бог?
- 2. Прочитайте в классе Мих. 6:8. О чем здесь говорится? Как мы можем исполнить это ясное повеление? Как нам научиться исполнять все это, включая и повеление «смиренномудренно ходить пред Богом твоим»? Что это значит? Как смиренномудренное хождение пред Богом может содействовать кротким и смиренным взаимоотношениям с окружающими людьми?
- 3. Подумайте о значимости того, что единственный путь нашего спасения пролегает через смерть Иисуса. Как эта удивительная истина раскрывает нам всю отвратительность греха и почему любые попытки спасти себя собственными усилиями бессмысленны?
- 4. Вернитесь к последнему вопросу урока за среду. Обсудите ваши ответы в контексте подвига Иисуса ради нашего спасения?

#### С чистого листа

Данила в гневе расхаживал по комнате. «По какому это праву мама отправляет меня? — спрашивал он себя. — Ее не было рядом несколько лет».

Родители Данилы развелись, когда ему было пять лет. Они с братом остались с отцом, который сильно пил. К двенадцати годам Данила сам стал выпивать. Затем друзья предложили ему кокаин, и он попал в наркотическую зависимость. Он стал продавать наркотики, чтобы платить за свои дозы. Когда об этом узнала мама, она поставила перед ним ультиматум: либо он ляжет в реабилитационный центр, либо пойдет в школу-интернат. Переживая за своего сына, она хотела оградить его от старых друзей.

На время Данила перестал употреблять наркотики, но, когда он вернулся к отцу, вернулись и старые привычки. Даниле нужны были деньги на наркотики, и друзья предложили ему ограбить пиццерию. Но управляющий вовремя вызвал полицию, и мальчиков арестовали.

Пока Данила сидел в камере, у него было время подумать о своей жизни. Он вспомнил свое детство, те дни, когда они всей семьей ходили в церковь, где он учился молиться. Впервые за многие годы Данила обратился к Богу. «Господи, если Ты поможешь мне в этой ситуации, я изменю свою жизнь».

Судья приговорил Данилу к условному наказанию. Данила хотел изменить свою жизнь, поэтому его отец попросил кузена устроить Данилу в адвентистскую школу-интернат недалеко от столицы Бразилии. У Данилы не было денег, чтобы платить за обучение, но его кузен помог ему получить работу для студентов, и у него появилась возможность оплачивать учебу. В школе он начал читать Библию и почувствовал, что Бог приближает его к Себе.

Данила наслаждался обучением и вполне воспользовался своим вторым шансом. Он отдал свою жизнь Иисусу и сегодня в волнении свидетельствует о том, как однажды Бог во мгновение изменил его жизнь.

— Теперь я чувствую себя свободным, свободным как никогда ранее. Нет большего счастья, чем славить Бога, — говорит он.

Школа проводит некоторые миссионерские проекты, и Данила рад делиться своей новой верой с другими, особенно с родителями и братом. Он молится о том, чтобы однажды вся семья объединилась во Христе, Который так изменил его.

Наши миссионерские пожертвования помогают открывать и поддерживать адвентистские школы, в которых жизнь молодых людей может измениться навсегда. Часть недавних даров тринадцатой субботы была направлена на строительство здания церкви в академическом городке адвентистской академии в центральной Бразилии, где учится Данила, готовясь стать лидером в области христианского служения. Спасибо.

Данила Баррос— студент адвентистской академии в центральной Бразилии.

# **УРОК 6** 2-8 НОЯБРЯ

# День искупления

Библейские тексты для исследования:

Лев. 16; Лев. 23:27–32; Втор. 19:16–21; Мф. 18:23–35; Ис. 6:1–6.

#### Памятный стих:

«Кто Бог, как Ты, прощающий беззаконие и не вменяющий преступления остатку наследия Твоего? не вечно гневается Он, потому что любит миловать. Он опять умилосердится над нами, изгладит беззакония наши. Ты ввергнешь в пучину морскую все грехи наши» (Мих. 7:18, 19).

Как показано в 16-й главе книги Левит, День искупления, или Йом-киппур, являлся самым торжественным обрядом Ветхого Завета. Его описание намеренно помещено в центре книги Левит, которая в свою очередь находится в центре Пятикнижия Моисеева, чтобы проиллюстрировать «святейший» характер этого обряда. Обозначенный также как «суббота покоя» (Лев. 16:31), этот день требовал прекращения всякой работы, что является уникальным для ежегодных израильских праздников\*. Данный факт подчеркивает прямую взаимосвязь этого дня с концепцией субботы — временем покоя, которое установил (и дарует в будущем) для нас Бог как наш Творец и Искупитель.

<sup>\*</sup> Если обо всех остальных праздниках сказано: «Никакой работы не работайте» (в переводе РБО: «Не делайте никакой работы», см. Лев. 23), то об этом празднике в Лев. 16:31 сказано: «Это суббота покоя для вас» (в переводе РБО: «Это должен быть для вас день полного, субботнего, покоя»). Такое повеление дано еще только о еженедельной субботе (прим. эксперта).

В течение недели мы будем изучать, что происходило в День искупления в земном святилище, и обратим особое внимание на обряды с двумя козлами. Это поможет нам лучше понять глубокие истины относительно спасения и конечной участи греха.

#### воскресенье. З ноября

## Ежегодное очищение святилища

Прочитайте Лев. 16:16, 30. Что очищалось в День искупления?

На протяжении года в святилище переносились всевозможные грехи. В День искупления наступало время их устранения. День искупления включает в себя три основные части:

- 1. Жертва за грех за священника. Прежде чем войти в святилище и провести обряд очищения, первосвященник приносил тельца в жертву за свои грехи, чтобы быть уверенным в своем очищении.
- 2. Принесение в жертву за грех козла «для Господа» (Лев. 16:8). В течение года посредством жертв за грех «переносили» все грехи израильтян в святилище. День искупления являлся временем удаления этих грехов из святилища; этот процесс совершался через пролитие крови козла «для Господа».
- 3. Ритуал изгнания живого козла отпущения. Бог хотел удалить грехи Своего народа из святилища подальше от стана. Поэтому другого козла (живого) уводили в пустыню.

| Лев. 16:15 | . Что прои  | сходило ( | С КОЗЛОМ                                            | и какое                                                      |
|------------|-------------|-----------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| значение : | этого ритуа | ла?       |                                                     |                                                              |
|            |             |           |                                                     |                                                              |
|            |             |           |                                                     |                                                              |
|            |             | •         | Лев. 16:15. Что происходило значение этого ритуала? | Лев. 16:15. Что происходило с козлом значение этого ритуала? |

Поскольку в обряде с козлом для Господа не было ни исповедания греха, ни возложения рук, его кровь не являлась носителем греха. Таким образом, она не оскверняла, а очищала. Результат четко обозначен в стихах 16 и 20. Первосвященник

совершал искупление кровью козла для Господа, тем самым очищая жертвенники и святилище. День искупления был уникален тем, что народ мог пользоваться благословениями очищенного святилища. Очищение народа после этого считалось завершенным (см. Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 286).

День искупления был вторым этапом двух важнейших фаз служения искупления в святилище — служения ежедневного и годичного. В первой фазе (в течение года) израильтяне получали прощение. Их грехи не ликвидировались (не уничтожались), а переносились в святилище. Вторая фаза — в День искупления — практически не затрагивала прощения; люди уже были прощены. Фактически глагол «прощать» не встречается в Лев. 16 или Лев. 23:27–32. Это показывает, что план спасения в целом направлен не только на прощение наших грехов. Данный факт приобретает особое значение, если мы понимаем его в более широком контексте великой борьбы.

понедельник, 4 ноября

# Больше, чем прощение

| Прочитайте Лев. 16:32-34. Какова первосвященника в День искупления? |      | задача |
|---------------------------------------------------------------------|------|--------|
|                                                                     | <br> |        |
|                                                                     | <br> |        |

На протяжении года главной задачей первосвященника было выступать посредником между Богом и людьми. Что касается святилища, он управлял его внутренней системой и совершал разные обряды приношений и жертвоприношений (*Евр. 8:3*). В День же искупления на него возлагалась огромная задача. Он совершал практически все обряды за исключением отведения козла отпущения в пустыню, хотя именно он давал повеление увести животное.

В День искупления «великий» священник (так его тоже называли) становился живым примером Христа. Подобно тому,

как внимание народа Божьего было сосредоточено на первосвященнике, так Иисус является исключительным центром нашего внимания. Ходатайственные действия за народ первосвященника в День искупления олицетворяют посредническое служение в небесном святилище Иисуса за нас (*Рим. 8:34; 1 Ин. 1:9*). Подобно тому, как первосвященник был единственной надеждой народа в День искупления, так наша единственная надежда кроется во Христе.

«Хотя кровь Христа и освобождает раскаявшегося грешника от осуждения Закона, но она не уничтожает грех; он должен оставаться в небесных книгах в святилище до окончательного очищения. Так и в прообразном служении кровь жертвы за грех снимала грех с кающегося, но грех этот оставался в святилище до Дня примирения» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 357).

Согласно Лев. 16:16–20, первосвященник должен был войти в Святое святых и очистить его от преступлений и грехов. Затем он возлагал все беззакония, преступления и грехи Израиля на живого козла и через него удалял их прочь в пустыню. Таким образом, устранялись все греховные поступки Израиля и достигалась уникальная цель Дня искупления: очищение святилища, после чего очищение народа считалось завершенным. Все это, несомненно, выходило за пределы прощения. В этот день не требовалось нового прощения. Бог уже простил грехи Своих детей.

Пытаясь всеми дарованными нам Богом силами избавиться от своих грехов, как мы можем научиться всецело уповать на заслуги Христа — нашей единственной надежды на спасение?

вторник, 5 ноября

#### Азазель

| Прочитайте Лев. 16:20-22. Что происходило с живым козлом? |
|-----------------------------------------------------------|
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |

Обряд с живым козлом не являлся жертвоприношением. После того как жребий решал, какой из двух козлов предназначен для Яхве, а какой для Азазеля (часто переводится как «козел для отпущения»), в жертву за грех приносился только козел для Яхве (стихи 9, 15). В противоположность этому, козел для Азазеля назван «живым козлом». Его никогда не закалывали. Живой козел вступал в действие только после того, как первосвященник заканчивал искупление всего святилища (стих 20). Этот момент нельзя не подчеркнуть: последующий обряд с живым козлом не имеет ничего общего с фактическим очищением святилища или народа. Они уже были очищены.

Кто такой Азазель? Древние иудейские толкователи определяли Азазеля как первоначального грешника и автора зла, даже как вождя злых ангелов. Конечно, для нас это символ самого Люцифера.

Обряд с живым козлом представлял собой церемонию изгнания, завершавшую окончательное устранение греха. Грех возлагался как бы на ответственного за него и навсегда устранялся от людей. «Искупление» здесь происходило в карательной форме ( $\ensuremath{\textit{Лев. 16:10}}$ ), когда на козла возлагалась полная ответственность за грех.

Играет ли сатана какую-то роль в нашем спасении как ложно обвиненный? Конечно нет. Сатана никогда и никоим образом не несет грехи за нас как заместитель. Это совершает только Иисус, и считать, что сатана как-то участвует в процессе нашего искупления, — богохульство.

Обряд с живым козлом можно сравнить с законом о ложном свидетеле (*Втор.* 19:16–21). Обвинитель и обвиняемый предстают перед Господом, перед священниками и судьями. Далее проводится следствие; если обвинитель оказывается ложным свидетелем, он должен понести наказание, которого желал невиновному. Вспомните, например, злобного Амана, который приготовил виселицу для верного Мардохея, а потом сам же на ней был повешен (см. Есф. 7:9, 10).

Еще раз поблагодарите Бога за Его милосердное прощение и за то, что Он уже не вспомнит о наших грехах (Иер. 31:34). Как мы можем научиться не помнить о своих уже прощенных грехах? Почему это важно для нас?

3 СШ 04-2013 65

## В День искупления

«Таким образом, служение в скинии, а впоследствии в храме ежедневно учило людей великим истинам, связанным со смертью Христа и Его служением, и раз в году они мысленно переносились к заключительным событиям великой борьбы между Христом и сатаной и полному очищению Вселенной от греха и грешников» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 358).

| Прочитайте Лев. 16:29-31 и 23:27-32. Чего Бог ожидал от из- |
|-------------------------------------------------------------|
| раильтян в Йом-киппур? Как эти принципы применимы сегодня   |
| к нам, живущим в судные дни?                                |
|                                                             |
|                                                             |

Если кто-то в древнем Израиле не следовал этим повелениям, о нем было сказано, что он «истребится из народа своего» (Лев. 23:29, 30). День искупления был действительно днем жизни и смерти, не меньше. Он требовал со стороны верующего человека всецелой верности Богу.

Представьте, что кто-то исповедовал свои грехи в первой фазе искупительного служения в святилище в течение года, то есть были принесены ежедневные жертвы, но затем он не отнесся серьезно ко Дню искупления. Своим пренебрежительным отношением к тому, что намеревался совершить в этот день Бог, такой человек демонстрировал свою неверность Богу.

Это значит, что человек, заявляющий о своей вере в Бога, все равно может лишиться спасения. Как адвентисты седьмого дня мы не верим в учение о том, что спасенный однажды спасен навсегда, ибо это противоречит Библии. Мы спасены во Христе до тех пор, пока живем в вере, посвящаем себя Ему, побеждаем Его силой искушения и просим прощения, когда падаем.

| Прочитайте Мф. 1 этой важной притчи? | Чему | МЫ | должны | научиться | ИЗ |
|--------------------------------------|------|----|--------|-----------|----|
| ·                                    |      |    |        |           |    |

# «Йом-киппур» Исаии

В Ис. 6:1–6 пророк видит Небесного Царя, восседающего на престоле в храме «высоком и превознесенном». В видении представлена сцена суда, в которой принимает участие Бог (Ис. 5:16). Исаия видит истинного Бога-Царя, названного в Евангелии от Иоанна Иисусом Христом (Ин. 12:41).

Хотя Исаия был Божьим пророком и призывал людей к покаянию, однако понимал, что в Божьем присутствии он обречен. Оказавшись в присутствии Божественной святости и славы, Исаия осознал собственную греховность, а также нечистоту своего народа. Святость и грех несовместимы. Подобно Исаии, мы все должны осознать, что не можем самостоятельно устоять на Божественном суде. Наша единственная надежда в том, чтобы иметь Заместителя.

| Какие параллели с Днем искупления вы видите в Ис. 6:1-6? |
|----------------------------------------------------------|
|                                                          |
|                                                          |

Храм, наполненный курениями, алтарь, суд, искупление за грех и нечистоту — все это четко перекликается с Днем искупления. Исаия прошел через свой «День искупления».

Действуя подобно священнику, серафим (буквально «горящий») взял горящий уголь с жертвенника, чтобы очистить грех пророка. Это удачный образ очищения от греха, которое возможно через жертву Иисуса и Его священническое служение как нашего Ходатая. Исаия понял, что это ритуал очищения, и оставался спокойным, когда уголь касался его уст. «Беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен» (Ис. 6:7). Страдательный залог в стихе 7 показывает, что прощение даруется Сидящим на престоле. Судья является также Спасителем.

Божественное очищение ведет нас от «горе мне» к «вот я, пошли меня». Осознание происходящего в День искупления ведет к готовности благовествовать, поскольку истинное понимание ведет к уверенности и гарантии. Все объясняется

тем, что мы знаем: на суде у нас есть Защитник, Иисус Христос, и только Его праведность, Его кровь даст нам право стоять без страха осуждения (Pum.~8:1). Благодарность побуждает к служению. Оправданные грешники — это лучшие Божьи посланники (2~Kop.~5:18-20), ибо они знают, от чего Бог их избавил.

#### пятница, 8 ноября

# Для дальнейшего изучения

«Происходит событие, на которое в прообразе указывает последнее торжественное служение судного дня. После того, как заканчивалось служение во Святом святых и грехи Израиля удалялись из святилища кровью жертвы за грех, тогда пред лицо Господа приводили козла отпущения, и в присутствии всего собрания первосвященник исповедовал над ним "все беззакония сынов Израилевых, и все преступления их, и все грехи их, и возлагал их на голову козла" (см. Лев. 16:21). Подобным же образом, когда окончится дело искупления в небесном святилище, тогда в присутствии Господа, небесных ангелов и сонма искупленных грехи народа Божьего будут возложены на сатану; его объявят виновником всего зла, к которому он подстрекал детей Божьих» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 658).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Почему понимание плана спасения являлось бы неполным, если бы в нем было упущено или преуменьшено служение Христа как нашего Первосвященника? Как в служении святилища раскрывается центральное место ходатайственного служения в плане спасения?
- 2. Значительная часть новозаветной книги послание к Евреям посвящена служению Христа в небесном святилище. Исходя из этого, скажите, насколько важно это служение?
- 3. Кто-то однажды написал, что деяния Христа, начиная от Его смерти и до служения в небесном святилище, просто являются «Божьим правовым методом» решения проблемы греха, чтобы были даны ответы на все вопросы относительно Его справедливости, честности и любви. Поразмышляйте над смыслом этой идеи, особенно в свете великой

- борьбы. Как она преподносит нам грандиозные проблемы, связанные с ужасной трагедией греха?
- 4. Многие адвентисты седьмого дня были научены истине о Дне искупления таким образом, что она не несла им уверенности в спасении. Подобный взгляд исходит из неправильного понимания цели Дня искупления. Подумайте о самом слове «искупление». Что оно означает? Каким образом можно быть искупленными? Кто и каким образом совершает работу искупления? Как ответы на эти вопросы помогают нам понять, почему День искупления несет нам добрую весть?

#### Объявление в газете

Алексей, житель Сибири, просматривал местную газету объявлений. Он хотел убедиться, что его объявление, в котором он предлагает свои услуги по евроремонту напечатано верно и привлекательно. Вдруг его взгляд остановился на разделе «религия». Там было множество объявлений от гадалок и хиромантов. «Так много объявлений от сатаны и ни одного от Христа», — подумал Алексей. Он взял бумагу и написал: «Я расскажу вам о Христе», указав свой номер телефона. На следующий день он отнес свое объявление в газету.

Когда газета вышла, к нему начали поступать звонки. Большинство звонивших с любопытством спрашивали, что Алексей может рассказать им о Христе. Другие хотели подискутировать на богословские темы. Алексей молился о том, чтобы его объявление достигло желающих узнать Иисуса.

Телефон вновь зазвонил, и Алексей поднял трубку.

— Я хочу узнать об Иисусе, — сказал хрипловатый голос.

Несколько минут мужчины поговорили, затем звонивший пригласил Алексея к себе в гости.

На стук Алексея дверь открыл пожилой мужчина. Несколько минут они поговорили, затем старик сказал:

— Я стар и болен. Я хочу узнать о Боге, пока у меня есть время.

Алексей открыл Библию и прочитал несколько текстов о Боге. Затем они посмотрели проповедь, которую принес Алексей. Они встречались и изучали Библию десять дней, но новый друг Алексея жаждал узнавать еще больше.

Как правило, Алексей не отвечал по субботам на телефонные звонки, потому что ему часто звонили по поводу работы, но в одну из суббот он обнаружил, что ему несколько раз звонили с одного и того же номера. «Может быть, что-то случилось», — подумал Алексей. Он ответил.

— Вы христианин? — спросил молодой человек. — Меня зовут Виталий, я только что освободился из тюрьмы, мне нужно поговорить с вами.

Когда они встретились, Виталий рассказал Алексею, что, когда он был в тюрьме, одна женщина прислала ему книгу «Великая борьба». Он прочитал ее и захотел больше узнать о Боге. Выйдя на свободу, он нашел объявление Алексея в газете.

Теперь Виталий посещает церковь адвентистов седьмого дня и желает лично познать Бога.

— Я знаю, что объявление Алексея было голосом Божьим для меня, — говорит Виталий.

Алексей уверен, что это Бог побудил его поместить такое объявление в газету.

— Людей тянет к Богу, и я хочу знакомить их с Иисусом.

Бог использует самые простые методы, чтобы привлекать людей к Себе. Наши молитвы и миссионерские пожертвования поддерживают Божью работу по всему миру. Наше личное служение также расширяет границы Царства Небесного. Какое служение Бог поручил вам?

Алексей продолжает делиться своей верой в гороге Красноярск, где на пожертвования тринадцатой субботы недавно построили красивое церковное здание для растущей общины.

# **УРОК 7** 9–15 НОЯБРЯ

# Христос — наша Жертва

Библейские тексты для исследования:

Ис. 53:2–12; Евр. 2:9; 9:26–28; 9:12; Исх. 12:5; Евр.4:15.

#### Памятный стих:

«Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились» (1 Петр. 2:24).

Католический священник Максимилиан Колб был заключен в концлагерь Освенцим за то, что укрывал беженцев из Польши, в том числе около двух тысяч евреев. Когда из бараков исчез один заключенный (возможно, он сбежал), нацисты выбрали десятерых заключенных, которые должны были умереть с голоду. Таким было их ответное действие на то, что произошло. Один из обреченных мужчин восклицал: «О, моя бедная жена, мои бедные дети! Я больше никогда их не увижу!» Тогда Колб предложил занять место этого мужчины; он попросил, чтобы ему позволили умереть от голода вместо этого обезумевшего от горя семейного человека. Удивленный нацистский офицер согласился, и Колб присоединился к группе обреченных, а тот человек остался жить (по крайней мере, тогда).

Какой бы трогательной ни была эта история, самопожертвование Колба — это лишь тень по сравнению с жертвой Того, Кто добровольно занял наше место. Жертва Иисуса символически была отображена в служении святилища. Новый Завет отождествляет Иисуса с двумя главными аспектами ветхозаветной системы жертвоприношений: Он — наша жертва ( $Esp.\ 9,\ 10$ ) и наш Первосвященник ( $Esp.\ 5-10$ ).

На этой неделе мы будем изучать различные аспекты величайшей жертвы Христа и увидим, что дала нам Его смерть.

воскресенье. 10 ноября

## Иисус в Исаии 53

| Ірочитайте Ис. 53:2-<br>г Христа ради нас?_ | стихах р | раскрывается по- |
|---------------------------------------------|----------|------------------|
| <br>                                        | <br>     |                  |
|                                             | <br>     |                  |

Отрывок Ис. 52:13–53:12 — впечатляющее описание смерти Христа за грехи мира. Несколько аспектов отрывка определенно свидетельствуют о том, что смерть Иисуса является искуплением, совершенным посредством принятия на Себя чужого наказания, то есть Он понес наказание, которое заслужили другие, и фактически умер вместо них. Вот некоторые выводы из этого отрывка, свидетельствующие, что Иисус совершает служение для нас:

- 1. Иисус пострадал 3a людей. Он взял на себя их немощи и болезни ( $cmux\ 4$ ), преступления, беззакония ( $cmuxu\ 5,\ 6,\ 8$ ) и грех ( $cmux\ 11,\ 12$ ).
- 2. Людям, за которых Иисус страдает, Он дарует великие пре-имущества: мир, исцеление (стих 5) и оправдание (стих 11).
- 3. Иисус пострадал и был распят по воле Божьей (*стих 10*). Бог возложил на Него наши грехи (*стих 6*), поскольку Божий план заключался в том, чтобы Иисус умер вместо нас.
- 4. Иисус праведен (стих 11), в Нем нет ни греха, ни лжи (стих 9).
- 5. Он стал жертвой умилостивления за грех (стих 10).

| Прочитайте Лк. 22:37; Деян. 8:32-35 и 1 Петр. 2:21-25. Ка<br>писатели Нового Завета объясняют Ис. 53? | ак |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                                                                                                       |    |

Новозаветные ссылки на Ис. 53, без сомнения, указывают на то, что Иисус Христос исполнил данное пророчество. Он Сам отождествлял Себя с изображенной там Личностью (Лк. 22:37). Христос взял на Себя наши грехи, чтобы мы могли быть прощены и преобразованы.

Поразмышляйте над тем, что Христос совершил для нас, согласно Ис. 53. Как вы можете применить эту весть непосредственно к себе, сознавая, что, независимо от ваших прошлых грехов, эти заверения имеют отношение лично к вам, если вы с верой вверяете себя Господу?

понедельник, 11 ноября

# Достаточная жертва

Прочитайте Евр. 2:9. Что значит, что Иисусу пришлось «вкусить смерть за всех?» См. также Евр. 2:17; 9:26-28; 10:12.

Иисус умер за грешников. В Нем не было греха (*Евр. 4:15*), поэтому, когда Христос отдал Свою жизнь в жертву, Он умер не за Свой грех. Наоборот, Он должен был «подъять грехи многих» (*Евр. 9:28*) «для умилостивления за грехи народа» (*Евр. 2:17*) и навеки уничтожить грех (*Евр. 9:26*).

Согласно Евр. 2:9, цель того, что Иисус «не много был унижен пред Ангелами», заключалась в том, чтобы Он мог претерпеть смерть. Говоря простым языком, Иисус должен был умереть, дабы человечество было спасено. Другого пути не было.

В этом отрывке сообщается: цель воплощения заключалась в смерти Сына. Только претерпев смерть, Иисус мог стать автором спасения (*Евр. 2:10*).

Почему Бог позволил Иисусу пострадать? Контекст Евр. 2:14–18 свидетельствует о том, что смерть Иисуса была необходима, дабы спасти Божьих детей от рабства смерти, от дьявола, от страха смерти и дать Иисусу право стать «милостивым и верным Первосвященником».

«На Христа, нашего Ходатая и Искупителя, были возложены грехи всех нас. Он был причислен к злодеям, чтобы спасти нас от осуждения Закона. Вина всех потомков Адама угнетала Его сердце. Отвращение Бога ко греху, Его ужасный гнев на всякое нечестие наполняли скорбью душу Его Сына» (Э. Уайт. Желание веков, с. 753).

Крест должен был предшествовать венцу. Апостол Павел подчеркивает, что в результате смерти Иисус был превознесен и увенчан славой и честью (*Евр. 2:9*).

Христос, Творец Вселенной, умер как человек за ваши грехи. Поразмышляйте над значением этой невыразимо прекрасной вести. Подумайте о надежде, которая содержится в ней лично для вас. Как вы можете сделать эту удивительную истину главным мотивом всех своих действий и поступков?

вторник, 12 ноября

# Кровь Христа

Идея искупительной крови прослеживается во всей Библии. Начиная от самых первых жертв после грехопадения Адама и Евы, кровь всегда имела место при жертвоприношении животных. Связанные с кровью обряды, характеризовавшие израильскую систему жертвоприношений, были необходимы, чтобы иллюстрировать важнейшую истину: без крови у нас не было бы ни единого шанса на прощение наших грехов и пребывание в присутствие Бога. Только через кровь можно получить милость от Бога и иметь возможность общения с Ним.

Прочитайте приведенные ниже отрывки из послания к Евреям о Крови Христа и крови ветхозаветных жертв. Какие истины о крови раскрывают нам эти тексты?

| Евр. 9:12 | <br> | <br> |
|-----------|------|------|
| Евр. 9:14 |      | <br> |
| Евр. 9:18 |      | <br> |
| Евр. 9:22 |      | <br> |

| Евр. 10:19   |  |
|--------------|--|
| Евр. 12:24   |  |
| Евр. 13:12 _ |  |
| Евр. 13:20   |  |

Кровь Христа является символом Его заместительной смерти и поэтому определяет функциональный аспект этой смерти. Пролитая Христом кровь удивительно многофункциональна. Кровь Христа дарует вечное искупление, очищает от греха, дарует прощение, освящение и является залогом воскресения.

В послании к Евреям показан могучий контраст: Кровь Христа лучше любой другой крови. Фактически никакая другая кровь не может даровать прощение; смерть Христа является единственным основанием прощения грехов как до, так и после распятия (*Евр. 9:15*). Пролитие крови Христа и результаты этого ясно свидетельствуют о том, что Его смерть была заместительной, а это значит, что Он принял наказание, которое заслужили мы.

Как понимание смерти Христа может освободить нас от идеи о том, что нас могут спасти наши собственные дела?

среда, 13 ноября

# Беспорочная Жертва

| Какие требования        | предъявлялись | к жертвенному | животно- |
|-------------------------|---------------|---------------|----------|
| му? Исх. 12:5; Лев. 3:1 | ; 4:3         |               |          |
| •                       |               |               |          |
|                         |               |               |          |
|                         |               |               |          |

Отбор жертвенного животного требовал большой внимательности и осторожности. Человек не мог просто взять для жертвоприношения любое животное; оно должно было соответствовать определенным критериям, в зависимости от вида приношения.

Однако все приношения должны были соответствовать одному требованию. Они должны были быть «без порока». Еврейское слово «тамим» также может быть переведено как

«совершенный», «неповрежденный», «безупречный». Оно передает идею наивысшего стандарта. Достаточно хорошим могло быть только самое лучшее.

По отношению к людям слово «непорочный» используется в контексте описания их взаимоотношений с Богом (Быт. 6:9;17:1).

Как приведенные тексты изображают Иисуса? Евр. 4:15; 7:26; 9:14; 1 Петр. 1:18, 19. Почему безгрешность Иисуса имела огромное значение?

Иисус, «Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира» (Ин. 1:29), полностью соответствует ветхозаветному критерию беспорочной жертвы. Его чистая, святая, безгрешная жизнь подтверждала, что Иисус стал совершенной жертвой. Это гарантия нашего спасения, ибо только безгрешный мог понести за нас наши грехи, и Его совершенная праведность покрывает нас сейчас и на суде. Эта праведность — наша надежда на спасение.

Как и его еврейский эквивалент, греческое слово, переведенное как «непорочный» (*амомос*), используется не только для изображения Иисуса и Его безупречной жертвы, но также для описания характера Его последователей (см. Иуд. 24; Еф. 1:4; Кол. 1:22; Откр. 14:5).

«Сравнивая свои жизни с характером Христа, они смогут распознать, где им не удалось соответствовать требованиям Божьего святого Закона; поэтому они будут стремиться к совершенству в своей сфере, подобно тому как Бог совершенен в Своей сфере» (Э. Уайт. *The Paulson Letters*, с. 374).

Благодаря смерти и служению Христа мы стоим пред Богом безукоризненными (*Иуд. 24*). Это возможно только потому, что вместо нас там стоит Безукоризненный.

Почему концепция святости и непорочности вызывает в нас беспокойство? Как знание о том, что Христос является нашим Заместителем, помогает нам согласиться с тем, что мы также «святы»? Как наш новый статус перед Богом должен влиять на нашу жизнь?

### Великая опасность

В послании к Евреям Павел не просто сосредоточивается на теологическом понимании жертвы Христа, но также объясняет некоторые практические стороны. В некоторых местах он показывает, что происходит, если кто-то игнорирует эту жертву.

| очитайте Евр<br>Iac? Какие в: | 0:26-31. О че<br>эписывает? | м Павел | предостере- |
|-------------------------------|-----------------------------|---------|-------------|
| <br>                          | <br>                        |         |             |
| <br>                          | <br>                        |         |             |

В послании к Евреям Павел показывает величие Божественного спасения, как Бог открыл Себя и что Он сделал и делает для верующих. Однако Павел также касается по меньшей мере одного очень важного и проблематичного вопроса. Он говорит об опасности того, что постепенно жертва Христа может начать восприниматься как нечто само собой разумеющееся. Апостол называет такую опасность «отклонением от цели» (Евр. 2:1, дословный перевод). За словами Павла скрывается образ корабля, сбившегося с курса и не достигшего места назначения. Главная задача — не сбиться с пути.

Некоторые люди отвергают Бога своим образом жизни. Это значит, что их жизнь после принятия Евангелия фактически осталась такой же, какой была до принятия Благой вести. Фактически эти люди не имеют какой-либо действенной жертвы за свои грехи (Евр. 10:26–31). Однако многие верующие не отвергают сознательно жертву Христа; возможно, у них даже в мыслях не возникает ничего подобного. Но Павел предостерегает об этом. Настоящая опасность равнодушия и пренебрежения кроется в том, что это незримый и постепенный процесс. Переход может быть незаметным. Постепенно, медленно человек перестает по-настоящему ценить жертву Христа, подобно тому как Исав постепенно перестал ценить право первородства (Евр. 12:15–17). Жертва Христа никогда

не должна стать настолько привычной, чтобы мы начали воспринимать ее как нечто обыденное.

Павел не стремится напугать своих читателей; тем не менее он должен показать им последствия отклонения от Господнего пути. Он не желает, чтобы это произошло. Подчеркивая позитивные качества своих адресатов, апостол пылко побуждает их твердо хранить все блага спасения ( $Esp.\ 3:6,\ 14;\ 10:23$ ) и взирать на Иисуса ( $Esp.\ 12:2$ ).

Что вы можете сказать о себе? Возможно, вы тоже «привыкли» к удивительной истине о Голгофском кресте? Почему это так ужасно? Как мы можем избежать опасности, о которой предупреждал Павел?

пятница, 15 ноября

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в Приложении к Библейскому комментарию АСД раздел «Искупление, часть I- Искупительная жертва» (т. 7A, с. 661–680).

То, что Мартин Лютер часто называл «удивительным обменом» или «радостным обменом» праведности Христа за человеческий грех, Эллен Уайт описывает в следующем классическом высказывании: «Со Христом поступили так, как того заслуживаем мы, — чтобы с нами поступали так, как заслуживает того Он. Осужденный за наши грехи, к которым Он не был причастен, Христос пострадал, чтобы мы были оправданы Его праведностью, к которой мы не причастны. Он принял нашу смерть, чтобы мы приняли Его жизнь. "Ранами Его мы исцелились"» (Э. Уайт. Желание веков, с. 25).

«И только смерть Христа могла сделать Его любовь действенной для нас. Только потому, что Он умер, мы можем с радостью ожидать Его второго пришествия. В Его жертве — наша надежда. Это средоточие нашей веры» (там же, с. 660).

### Вопросы для обсуждения:

1. Некоторым не нравится идея о том, что Иисус принес Себя в жертву ради нашего спасения. Им кажется, что подобный

взгляд представляет Бога кровожадным или мстительным, подобно древним языческим божествам. (Более того, некоторые утверждают, что библейский язык крови, жертвы и т. д. является отражением древних языческих понятий). Почему такой подход к истине о кресте — роковая ошибка? Как библейская концепция смерти, жертвы и крови помогает нам увидеть всю серьезность греха и его последствий? Как осознание цены, уплаченной за грех, помогает нам искать силы Божьей, дабы изгнать грех из нашей жизни?

- 2. Некоторые люди не понимают, какое место должны занимать дела в нашем спасении. Как осознание заместительной смерти Христа помогает нам уберечься от идеи спасения делами? Разве могут наши дела что-то добавить к тому, что сделал для нас Христос, умерев вместо нас?
- 3. Эллен Уайт говорила, что было бы полезно каждый день проводить один час в размышлениях о жизни Иисуса, особенно о последних событиях Его жизни. Как эти размышления могут помочь нам укрепить наши взаимоотношения со Христом, а также больше ценить то, что Он сделал для нас?

### Непослушная дочь

Ирунга вышла из саманной хижины своего отца. Она надеялась, он поймет, что ее решение стать христианкой не равносильно отказу от семьи. Она любила свою семью, но теперь Бог для нее стал гораздо важнее.

Ирунга принадлежит к племени Гереро, которое живет на севере Намибии. Все детство она наблюдала за тем, как ее дедушка, сидя у священного огня, общался с предками, умоляя их рассказать Богу о проблемах семьи.

Когда ей исполнилось десять лет, она отправилась жить к своему дяди и начала ходить в школу в небольшом городе, который располагался неподалеку от их деревни. Во время учебы она посещала одну протестантскую церковь и приняла Иисуса как личного Спасителя. Она знала, что ее семья не обрадуется этому решению, но когда дедушка обвинил ее в том, что она предала свою культуру, это ее очень сильно огорчило. Они назвали ее непослушной дочерью. Опечаленная, Ирунга вернулась в город.

Друзья познакомили ее с адвентистами-миссионерами и их переводчиком Капитанго. Ирунге понравилось общаться с миссионерами, но она даже не думала становиться адвентисткой. Однако чем больше она общалась с Капитанго, тем больше интересовалась его верой. Со временем она приняла крещение, и молодые люди решили пожениться. Но брак в культуре Ирунги — это не такое простое дело. Часто молодому человеку требуются годы, чтобы доказать родителям невесты, что он достоин их дочери.

Родители Капитанго переговорили с родителями Ирунги, и те согласились, но прямо перед свадьбой они вдруг передумали. Капитанго и Ирунга все равно решили пожениться.

Религия до сих пор разделяет Ирунгу и ее родителей, которые наотрез отказываются слушать ее свидетельства. Но она надеется, что однажды они разделят ее любовь к Иисусу. Ирунга остается единственной адвентисткой в своей деревне.

Ирунга и ее муж пастор работают с группой миссионеров, пытаясь донести Евангелие племенам Намибии — Гереро и Химба. Они записывают библейские истории на МРЗ-плееры, пересказывая их в традиционной для этих народов манере. Библия меняет жизни людей, и Ирунга надеется, что однажды такой плеер попадет в руки ее родителей.

Часть средств тринадцатой субботы была направлена на закупку плееров на солнечных батареях, что позволит еще многим людям понять, что Бог — это не далекое и непонятное Существо, но любящий и прощающий Отец.

Спасибо за миссионерские пожертвования и дары тринадцатой субботы, за возможность рассказать другим их собственную историю спасения.

Ирунга Нджамба делится своей верой в северной Намибии.

# УРОК 8 16–22 НОЯБРЯ

# Христос — наш Первосвященник

Библейские тексты для исследования:

Пс. 109:1–5; Быт. 14:18–20; Евр. 7:1–3; Рим. 8:31–34; 1 Тим. 2:4–6; Евр. 8:6; Евр. 2:17, 18; Евр. 3:6; Евр. 10:1–14.

#### Памятный стих:

«Главное же в том, о чем говорим, есть то: мы имеем такого Первосвященника, Который воссел одесную престола величия на небесах и есть священнодействователь святилища и скинии истинной, которую воздвиг Господь, а не человек» (Евр. 8:1, 2).

После Своего воскресения и восхождения в небесное святилище Христос вступил в новую фазу плана искупления (*Евр. 2:17*). Когда было выполнено обязательное условие, заключавшееся в Его жертве, Он принял на Себя священнические обязанности и начал священническое служение, чтобы теперь ходатайствовать за тех, кто верой принял Его совершенную жертву. Его священническое служение состоит из двух фаз, обе из которых были представлены в земном святилище: ежедневное служение и ежегодный День искупления.

На этой неделе мы будем изучать деяния Иисуса, совершаемые в ежедневном служении, и увидим некоторые практические результаты этого служения для нас. Конечно, мы можем черпать великое утешение из осознания того, что сейчас Иисус стоит в присутствии Бога, указывая на заслуги Своей жертвы ради нас. Весть святилища несет надежду и ободрение даже самым немощным Его последователям.

### воскресенье. 17 ноября

# Наш Первосвященник

Послание к Евреям — новозаветная книга, в которой больше всего говорится о Христе как Первосвященнике. Ветхозаветная основа послания к Евреям строится на двух стихах из Пс. 109. Первый стих цитируется в подтверждение того, что Христос превознесен превыше всех, ибо воссел одесную Бога. Это повторяющаяся тема в послании к Евреям, подчеркивающая Божественность и Мессианство Иисуса (Евр. 1:3; 4:14; 7:26; 8:1; 12:2). Текст Пс. 109:4 используется для свидетельства о том, что священство Христа было предвосхищено священством Мелхиседека (Евр. 5:6).

|    | Как Христос   | осуществляет    | обещанное      | Богом     | священство    |
|----|---------------|-----------------|----------------|-----------|---------------|
| «П | о чину Мелхио | едека»? Ср. Быт | r. 14:18-20; Π | lc. 109:4 | и Евр. 7:1-3. |
|    | •             |                 |                |           | •             |
| _  |               |                 |                |           |               |
|    |               |                 |                |           |               |
| _  |               |                 |                |           |               |
|    |               |                 |                |           |               |

Библия не дает нам много информации о Мелхиседеке. Но то, что она открывает, являет собой поразительное сходство с Иисусом. Мелхиседек — царь города Салима (Салим означает «мир», так что он — «царь Мира»). Его имя означает «царь правды», указывая на его характер. Он отделен от истории, поскольку его происхождение не указано; нет никаких упоминаний о его рождении и смерти; поэтому складывается впечатление, что у Мелхиседека нет ни начала, ни конца; также он был «священник Бога Всевышнего». Священство Мелхиседека выше священства левитов, ибо через Авраама Левий дал десятину Мелхиседеку (*Евр. 7:4–10*). Таким образом, Мелхиседек является прообразом Христа.

Но Христос еще больше! Аарон был первым первосвященником в Израиле. В Евр. 5:1–4 описывается и идеализируется Ааронов чин первосвященства: Божественное призвание, представитель людей, ходатайство перед Богом, сострадание и принесение жертв за народ и за себя.

Послание к Евреям изображает Христа как нового Первосвященника. Он занимает место высшее, чем Аарон; Он не только исполняет требования Ааронова первосвященства, но и совершенствует их. В Иисусе не было греха, Он был полностью послушен и не нуждался в том, чтобы приносить за Себя жертву. Наоборот, Он Сам был Жертвой — самой совершенной Жертвой, какая только могла быть принесена.

Иисус исполнил миссию Первосвященника намного лучше, чем Аарон и Мелхиседек, намного лучше, чем любое священство когда-либо ее осуществляло или могло осуществить. Оба прообраза нашли свое исполнение во Христе.

понедельник, 18 ноября

# Защитник и Ходатай

| Прочитайте Рим. 8:31-34. Какие великие обетования и наде жда дарованы нам здесь? |  |  |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| мда дарованы наш одоов.                                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                  |  |  |  |  |  |  |  |  |

Фоном в стихах 31–34 является зал суда, в котором мы должны представить себя. Задаются вопросы: Кто против нас? Кто обвиняет нас? Кто осуждает нас? Подобная ситуация может легко заставить нас трепетать. Ведь мы хорошо сознаем свое человеческое несовершенство и греховность.

Однако нам не нужно бояться. Обетование о том, что ничто и никто не может отлучить нас от Божьей любви (*стих 35*), сосредоточено на некоторых важных истинах: Бог за нас (*стих 31*), Он отдал за нас Своего Сына (*стих 32*), щедро дарует нам все, в чем мы нуждаемся (*стих 32*), и оправдывает нас (*стих 33*). Иисус Христос на нашей стороне. Иисус — ответ на любой страх перед осуждением, ибо Он умер, воскрес и теперь непрестанно ходатайствует за нас одесную Бога в небесном святилище (*стих 34*).

Если кто-то с готовностью отдает за нас свою жизнь, мы можем быть уверены в его любви. Уверенность, показанная

нам в Рим. 8:31-39, действительно свидетельствует о Боге, в Которого мы веруем. Если мы понимаем, что наш Бог любит нас настолько, что ничто не может помешать Его намерениям о нас (*стихи* 35-39), Божий зал суда становится для нас местом радости и ликования.

Эта истина еще более четко раскрывается в 1 Ин. 2:1, 2. Греческое слово «параклэтос» указывает на утешителя, а также на законного помощника или адвоката, который отстаивает интересы другого человека как «ходатай». Иисус является нашим Адвокатом, Он защищает нас, ибо иначе у нас не было бы никакой належды.

Наш Адвокат праведен, а это дарует нам уверенность, что Отец услышит ходатайство Христа, поскольку Христос не может сделать ничего такого, что мог бы отвергнуть Его праведный Отец. Христос ходатайствует за грешников, представляя Себя, не знающего греха, как Праведника, стоящего вместо них.

Как вы можете полнее испытать в своей жизни удивительную истину о том, что ничто не может отлучить вас от Божьей любви? Каким образом эта уверенность побуждает вас жить по воле Божьей?

вторник, 19 ноября

### Посредник

| «Который хочет, чтобы все люди спаслись и достигли по-         |
|----------------------------------------------------------------|
| знания истины. Ибо един Бог, един и посредник между Богом      |
| и человеками, человек Христос Иисус, предавший Себя для        |
| искупления всех. Таково было в свое время свидетельство»       |
| (1 Тим. 2:4-6). Как эти стихи помогают нам понять, что Христос |
| совершает для нас на небесах?                                  |
|                                                                |
|                                                                |

Христос назван Посредником между Богом и человеком. Нет иного посредника, потому что фактически никто больше и не нужен. Через посредническое служение Христа спасение и познание истины доступны всем (1 Тим. 2:4). Решающий вопрос для всех нас: воспользуемся ли мы тем, что предлагает нам Христос, невзирая на наш статус, расовую принадлежность, характер или прошлые поступки?

Слово «посредник» является древним греческим термином, относящимся к коммерции и юриспруденции. Он обозначает человека, ведущего переговоры или действующего как арбитр между двумя сторонами с целью устранить разногласия или достичь общей цели, чтобы ввести в действие контракт или договор.

В послании к Евреям Христос представлен как Посредник Нового Завета (Евр. 8:6; 9:15; 12:24). Он совершил примирение. Хотя грех разрушил тесное общение между Богом и человеком и вел к уничтожению человеческого рода, Христос пришел и восстановил эту связь, то есть совершил примирение. Он один является звеном между Богом и человечеством, и через это звено мы можем наслаждаться полнотой отношений завета с Господом.

Выражение Павла «человек Христос Иисус» передает Его уникальное свойство, включающее в себя как человеческое, так и Божественное (1 Тим. 2:5). Спасение и посредничество определенно закреплены как в человеческой, так и в Божественной природе Христа, а также в Его добровольном самопожертвовании. Будучи Богом и Человеком, Иисус связал небо и землю нерушимыми узами.

«Иисус Христос пришел, чтобы соединить ограниченного человека с безграничным Богом, чтобы соединить землю, отделенную от неба грехом и беззаконием» (Э. Уайт. *Проповеди и беседы*, т. 1, с. 253.

Подумайте: сейчас на небе находится Богочеловек, ходатайствующий за вас. Что это говорит вам о том, насколько вы важны в глазах Бога? Как эта истина должна отразиться на вашей жизни и отношении к окружающим людям?

## Великий Первосвященник

| как приведенные тексты раскрывают нам первосвящен ское служение Христа? Евр. 2:17, 18; 3:6; 4:14, 15; 7:24-28; 8 |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                  |  |
|                                                                                                                  |  |

Иисус — великий Первосвященник (*Евр. 4:14*). Он выше всех земных первосвященников и правителей. Библия обозначает ряд характеристик Иисуса как великого Первосвященника:

Милостивый и верный (Евр. 2:17). Эти две характеристики соответствуют посредническому служению Христа, так как Он изливает на нас Свои дары («милостивый»), а также верен Своему Отцу и нам («верный»).

Сострадающий. Иисус может сочувствовать нам ( $Eвр.\ 2:18;$   $5:2,\ 7$ ), ибо жил как человек, и мы можем быть уверены, что Он сострадающий совершенный Помощник. Он понимает всю силу греха, ибо никогда ему не поддался, в Нем не было греха ( $Eвp.\ 4:15$ ).

«Над домом Его» (Евр. 3:6, дословный перевод). Иисус как Первосвященник находится не  $\mathfrak s$  обществе верующих, подобно Моисею. Он  $\mathfrak k$  нами как Сын, Который управляет домом Своего Отца. Христу принадлежит полное право руководства святыми.

Подобно нам. Божественность Иисуса не давала Ему каких-либо особых преимуществ. Он, как и мы, подвергался искушениям (Евр. 4:15). Искушения, через которые Спаситель прошел в пустыне, показывают, что Он был искушаем в физической, умственной и духовной сферах ( $M\phi$ . 4:1–11).

За нас. Христос входит в небесное святилище и предстает перед Богом «за нас» (Евр. 9:24). Он ходатайствует за нас (Евр. 7:25). Слава Богу, что у нас есть Божественный Представитель, Который занимает на суде наше место.

Иисус находится на небесах «за нас». Что это значит? Какую уверенность и чувство безопасности вселяет в вас эта чудесная истина?

# Одна Жертва

Как мы увидели, одна из великих целей служения в земном святилище заключалась в том, чтобы открыть в символах, прообразах и пророчествах истины о смерти и первосвященническом служении Иисуса. Грех слишком ужасен, чтобы решить его проблему просто смертью животных. Вся пролитая кровь животных должна была указывать на единственное решение проблемы греха — на смерть Сына Божьего. Тот факт, что для искупления греха потребовалась смерть равного Богу ( $\Phi$ лл. 2:6), показывает, насколько ужасен грех.

| Прочит    | аите Евр. | 10:1-14. | как это  | г отрыво | к сравн | ивает на- |
|-----------|-----------|----------|----------|----------|---------|-----------|
| значение  | земного   | СВЯТИЛИЦ | ца и слу | жение в  | нем со  | смертью   |
| и первосв | ященниче  | ским слу | жением I | /исуса?_ |         |           |
| •         |           | ,        |          | •        |         |           |
|           |           |          |          |          |         |           |
|           |           |          |          |          |         |           |
|           |           |          |          |          |         |           |
|           |           |          |          |          |         |           |

В этих текстах заключено много ключевых истин. Одна из самых важных состоит в том, что смерти животных было недостаточно для решения проблемы греха. «Ибо невозможно, чтобы кровь тельцов и козлов уничтожала грехи» (Евр. 10:4). Жертвы животных были временным постановлением для того, чтобы человек мог приблизиться к Богу в условиях греха, они указывали на великое решение этой проблемы через Божьего Сына, но сами по себе не были ее решением. Решением был Иисус, Его смерть и затем Его служение в небесном святилище, совершаемое ради нас.

Обратите внимание на еще один важный момент в приведенных текстах: «единократной» (см. Евр. 10:10) смерти Христа было достаточно. Хотя жертвы животных необходимо было приносить снова и снова, день за днем, год за годом, единократной смерти Иисуса было достаточно (ведь подумайте, Кто стал этой жертвой!), чтобы покрыть грехи всего человечества. Бог могущественно открыл эту важную истину, когда

после смерти Христа внутренняя завеса земного святилища разорвалась сверхъестественным образом ( $M\phi$ . 27:51).

Посмотрите на наш мир: на разрушения, боль, лишения, страх и безнадежность, которые принес грех. Как мы можем научиться день ото дня, каждое мгновение уповать на Иисуса как на единственное решение проблемы греха в нашей жизни?

пятница, 22 ноября

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в Приложении к Библейскому комментарию АСД раздел «Искупление, часть 2 — Первосвященническое применение искупительной Жертвы» (т. 7A, с. 680–692).

«Отойдите от нашептывания сатаны и исполнения его воли, встаньте рядом с Иисусом, обладая Его качествами. Человек с чуткой и нежной восприимчивостью может сделать дело страждущих и измученных своим собственным. Человек, которому было много прощено, будет и любить много. Иисус — сострадательный Защитник, милостивый и верный Первосвященник. Он, Величие небес, Царь славы, может взирать на смертного человека, объект сатанинских искушений, ибо Он Сам испытал силу уловок сатаны» (Э. Уайт. Христианское образование, с. 160).

«Совесть может освободиться от осуждения, через веру в кровь Христа все могут стать совершенными в Нем. Благодарение Богу за то, что это возможно. Мы можем претендовать на освящение, наслаждаться благоволением Божьим, не бояться того, что Христос и Бог думают о нас, но размышлять о том, что Бог думает о Христе, нашем Заместителе» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 2, с. 32, 33).

### Вопросы для обсуждения:

- 1. Прочитайте Евр. 2:17. Почему Иисус должен был стать Человеком и пострадать, прежде чем стать нашим Первосвяшенником?
- 2. Поразмышляйте над последней цитатой Э. Уайт, приведенной в уроке за пятницу. Особое внимание обратите на

- следующую строку: «Не бояться того, что Христос и Бог думают о нас, но размышлять о том, что Бог думает о Христе, нашем Заместителе». Как это выражение помогает нам понять предыдущую мысль автора о том, что мы можем стать совершенными во Христе Иисусе?
- 3. Наш Первосвященник Иисус Христос является Гарантом нашего спасения, и Он одаряет нас всеми преимуществами Своей жертвы и пролитой крови. Нам нечего бояться, когда Он за нас. Как мы можем применять эти чудесные истины, так ярко выраженные в послании к Евреям, в своей жизни, особенно когда подвергаемся искушениям?
- 4. Послание к Евреям очень четко объясняет, что жертвы Иисуса, принесенной однажды за всех, достаточно для решения проблемы греха. Что это должно сказать нам о религиозных учениях, утверждающих: чтобы обрести прощение грехов, необходимо продолжать совершать жертвоприношения?

#### Молитвы Милы

Миле шесть лет, но она уже молитвенный боец. Она молится за людей до тех пор, пока Бог не ответит.

Однажды она увидела своих учителей, курящих за школой. Мила знала, что курение вредит здоровью, поэтому прямо там она помолилась за них.

— Дорогой Иисус, — говорила она. — Помоги им бросить курить до того, как они заболеют. Аминь.

В тот вечер, когда отец Милы пришел домой, он увидел Милу, сидящую на диване со склоненной головой. Он подумал, что что-то случилось. Отец прикоснулся к ней и спросил, все ли в порядке. Мила посмотрела и сказала:

— Все хорошо. Я просто молюсь за своих учителей. Они курят, и я не хочу, чтобы они заболели.

Отец знал о молитвенном служении Милы. Он присел рядом с ней и спросил:

- Хотела бы ты еще молиться об одной женщине на моей работе? Она тоже курит.

Мила улыбнулась и склонила голову. Она молилась за коллегу отца и своих учителей. Мила молилась за них каждый день.

Через несколько недель отец Милы пришел домой и рассказал дочери, что его коллега бросила курить. Женщина рассказала ему, что однажды у нее пропало желание курить, и с тех пор она не курит. Отец знал, что женщина уже много раз пыталась бросить курить.

— В какой день ты бросила курить? — спросил он.

Женщина несколько минут подумала и затем назвала дату.

— Это был тот день, когда моя дочь начала за тебя молиться.

Женщина удивилась, что молитвы маленькой девочки помогли ей бросить курить, когда уже ничего не помогало.

— Мои учителя все еще курят, — говорит Мила. — Но я продолжаю молиться за них. Иногда я им рассказываю, что курение вредит здоровью. Мои учителя говорят, что они хотят бросить курить, — добавляет Мила. — Я уверена, что Бог ответит на мои молитвы.

Бог отвечает на наши молитвы, но Он никогда никого не заставляет что-то делать против их желания. Когда мы молимся за других, Бог работает и в их сердцах, и в наших, чтобы ответить на эти молитвы. Когда мы молимся, чтобы люди встретились с Богом и приняли Его любовь, у нас должно быть желание помочь им, если Бог призывает нас.

Наши миссионерские пожертвования помогают приводить людей ко Христу независимо от того, где они находятся.

# УРОК 9 23-29 НОЯБРЯ

# Суд перед пришествием

Библейские тексты для исследования:

Дан. 7; Быт. 3:8–20; 2 Тим. 2:19; Пс. 50:6; 2 Кор. 5:10; Пс. 95:11–13.

#### Памятный стих:

«Царство же и власть, и величие царственное во всей поднебесной дано будет народу святых Всевышнего, Которого царство — царство вечное, и все властители будут служить и повиноваться Ему» (Дан. 7:27).

Как ясно показано в послании к Евреям, после Своей смерти Иисус вступил в новую фазу служения ради нас. Он стал нашим Первосвященником в небесном святилище. Видения в Дан. 7, 8 открывают, что в определенный момент истории это небесное служение Христа, совершаемое ради нас, перешло в новую фазу — начался суд. Иногда эту фазу служения называют «эсхатологическим Днем искупления»: «эсхатологическим» — поскольку эта фаза относится к последнему времени; «Днем искупления» — потому что она была прообразно представлена служением, совершавшимся в День искупления в земном святилище.

Почему День искупления связан с судом? «День очищения или искупления был днем суда (Лев. 23:29). Преобладающим его аспектом было оправдание верных и преданных Богу израильтян, которые пользовались всеми предусмотренными Богом средствами ежедневного служения в течение обрядового года для восстановления своего положения перед Богом... Другим аспектом Дня очищения или судного дня был карающий суд как наказание от Бога. Неверные Богу израильтяне, которые не смиряли себя в этот особый день (стих 29), "ис-

треблялись" или отсекались от своего народа... Таким образом, День очищения приносил всем израильтянам либо оправдание и жизнь, либо осуждение и смерть... Только израильтяне приходили на суд. Язычники не участвовали в переживаниях Дня очищения» (Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 603).

В течение недели мы будем изучать 7-ю главу книги пророка Даниила. В этой главе последовательно представлены царства, символически изображенные четырьмя животными. Эти царства параллельно изображены и в Дан. 2: Вавилон, Мидо-Персия, Греция и Рим.

По мере изучения мы увидим, что для народа Божьего суд — добрая весть, поскольку наш Господь Бог действует ради Своего народа. Перед всей Вселенной Он вынесет решение в пользу Своих детей и дарует им право войти в вечное Царство Христа. Это будет кульминацией всех их надежд как последователей Господа.

воскресенье, 24 ноября

# Видение и суд

«Огненная река выходила и проходила пред Ним; тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним; судьи сели и раскрылись книги» (Дан. 7:10).

| H    | очитаите | дан. | <i>1</i> :1-14. | какие | сооытия | изооражены | B OT- |
|------|----------|------|-----------------|-------|---------|------------|-------|
| рывк | e?       |      |                 |       |         |            |       |
| •    |          |      |                 |       |         |            |       |
|      |          |      |                 |       |         |            |       |
|      |          |      |                 |       |         |            |       |

После того как Даниил увидел четырех животных, он обращает внимание на «малый» рог, вырастающий среди рогов четвертого зверя. Этот рог стал главным врагом Бога и Его святых. Затем внезапно внимание Даниила переключается от темной земли к яркой сцене суда, происходящего в небесном тронном зале (Дан. 7:9-14).

Сцена суда — центр всего видения, включающий в себя две ключевые Фигуры — Ветхого днями и Сына Человеческого. Там также присутствуют свидетели — ангелы. Видение пред-

ставляет три этапа суда: сначала сцена суда (*стихи* 9, 10), затем итог суда над силами земных зверей (*стихи* 11, 12) и в конце передача владычества и царства Сыну Человеческому (*стихи* 13, 14). Бог Отец изображен как величественный Ветхий днями, мудрый и все понимающий Судья. Сын Человеческий — Сам Иисус. Иисус многократно использовал это имя по отношению к Себе и по меньшей мере дважды четко передавал образы из 7-й главы книги пророка Даниила (*Мф.* 24:30; 26:64).

День искупления наиболее реально передает типологическую обстановку этой сцены, происходящей в небесном храме. Фактически он изображает, как к Ветхому днями приходит небесный Первосвященник, окруженный курениями фимиама. В Дан. 7:10 сказано, что «судьи сели и раскрылись книги». Книги занимают важное место в небесном суде. Библия указывает на несколько книг небесного происхождения: «книга жизни» (Пс. 68:29; Флп. 4:3; Откр. 3:5; 13:8; 17:8), «памятная книга» (Мал. 3:16), книги, в которых описаны «дела» людей (Откр. 20:12).

Представьте, что вас судит Бог (а это будет иметь место — см. 2 Кор. 5:10). Представьте себе, что все, что вы когда-либо делали, будет рассмотрено на суде (так оно и будет — см. Еккл. 12:4). Если вы полагаетесь только на собственные добрые дела, какую надежду будете иметь? В чем ваша единственная надежда на суде?

понедельник, 25 ноября

# Модель суда

| Прочитайте Бы   | ыт. 3:8–20. Ч | то делает | Бог пере | ед оглашением |
|-----------------|---------------|-----------|----------|---------------|
| приговора суда? |               |           |          |               |
|                 |               |           |          |               |
|                 |               |           |          |               |
|                 |               |           |          |               |

Концепция следственного суда является библейской концепцией. Божья судебная процедура часто включает в себя фазу расследования и изучения. Первый пример описан в Быт. 3, где Бог расследует дело перед объявлением вердикта (Быт. 3:8-19). Божьи взаимодействия с Каином (*Быт. 4*), строителями Вавилонской башни (*Быт. 11*) и жителями Содома (*Быт. 18, 19*) следуют той же модели. Мы видим, что Бог предпринимает те же действия, которых требовал от израильских судей, а именно: «разыщи, исследуй и хорошо расспроси» (*Втор. 13:14; см. также Втор. 19:18*).

В расследовании необходимы обдуманность и честность. Зачастую оно происходит публично. Бог позволяет окружающим увидеть то, что Он совершает. Таким образом, когда Бог объявляет вердикт, будь то спасение или осуждение, наблюдатели уверены в том, что Он действует наилучшим образом. Именно по этой причине на небесном суде, описанном в Дан. 7, присутствуют книги. Книги нужны не для того, чтобы Богу было легче обо всем помнить, они необходимы окружающим Его небожителям, которые в отличие от Него не всезнающи.

«Мириадам существ, которые будут присутствовать на этом суде, нужно знать, кто из людей, когда-либо считающих себя последователями Бога, достоин наследовать вечное Царство Бога и жить в нем. Все, кто пребудет в вере до конца, будут оправданы на этом суде. Их грехи будут изглажены, потому что Христос о них уже позаботился. Имена тех, кто называют себя последователями Христа, но не сохраняют верности Господу, будут вычеркнуты из небесных книг (ср. Исх. 32:30, 33). На следственном суде перед пришествием они не будут оправданы. Их дела и неверие будут свидетельствовать против них, и их имена будут вычеркнуты из книги жизни» (Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 604).

### Чем суд оборачивается для святых? Дан. 7:22.

Говоря о суде, Э. Уайт писала: «Тот факт, что признанный народ Божий представлен стоящим перед Богом в запятнанных одеждах, должен побудить всех исповедующих имя Господа к самому глубокому исследованию сердца в духе наибольшего смирения. Те, кто действительно очистил свою душу повиновением истине, будут иметь самые скромные представления о себе... И, сознавая наше греховное положение, мы

начнем полагаться на Христа как на нашу Праведность, наше Освящение и Искупление. Мы не в силах ответить на обвинения сатаны против нас. Только один Христос может вознести за нас Свою действенную молитву и защитить нас. Он имеет право и силу заставить замолчать обвинителя доказательствами, основанными не на наших, а на Его личных заслугах» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 471, 472).

| Как эти    | слова по | могают | нам | понять, | почему | суд — | 3TO | доб- |
|------------|----------|--------|-----|---------|--------|-------|-----|------|
| рая весть? |          |        |     |         |        |       |     |      |
|            |          |        |     |         |        |       |     |      |
|            |          |        |     |         |        |       |     |      |

«На следственном суде перед пришествием Христа Бог представляет дела Своих детей вниманию небожителей для следственного разбирательства. Этот суд оправдает Его верных детей, поскольку приговор будет вынесен "в пользу святых Всевышнего" (Дан. 7:22, дословный перевод). Ветхий днями, судящий их, не является их врагом. Он праведный Судья, дающий им суд и справедливость, поскольку позаботился через Сына Своего Иисуса Христа о том, чтобы все их грехи были прощены и чтобы они стали обладателями вечного Царства. Этот следственный суд может быть грозен для всех, кто когда-то был последователем Бога, но затем решил идти своим путем. Имена упорствующих в грехе будут изглажены из книги. Хотя данный аспект суда остается, он не является первостепенным в следственном суде перед пришествием. Главная тема этого суда — суд в пользу святых. Бог на стороне Своего народа» (Библейский комментарий АСД. т. 12, с. 604).

вторник, 26 ноября

# Время суда

Библия сообщает, что суд начинается тогда, когда сила рога еще не сломлена ( $\mathcal{J}$ ан. 7:8, 9). Господство рога будет прекращено перед Вторым пришествием Христа; затем, когда судебные процедуры завершены, всем земным царствам приходит конец ( $\mathit{cmux}\ 26$ ).

Приведенные библейские тексты ясно свидетельствуют, что суд должен произойти до Второго пришествия, а начинается он через некоторое время после «времени, и времен, и полувремени» (*стих 25*). Как Второе пришествие Христа может принести одним награду, а другим наказание, если бы этому не предшествовал суд?

Несомненно, святые получают награду во время пришествия Христа, что предполагает, что они уже были судимы. А нечестивые, включая демонические силы, будут судимы во время тысячелетнего царства, прежде чем Бог приведет в действие приговор суда (см. Откр. 20).

| Для чего нужен следственный суд? Разве не написано: «П<br>знал Господь Своих?» 2 Тим. 2:19. |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                             |  |  |  |  |

Конечно, наш всеведущий Бог прекрасно знает все о Своем народе. Ему не нужен суд, чтобы решить, кого спасать. Суд перед пришествием — это следственно-оценочное разбирательство в отношении всех, кто считал или считает себя верующим человеком. Одна из задач этого суда — определить тех из детей Божьих по исповеданию, которые достойны наследовать Царство Божье. Небесные существа должны быть уверены, что решения Господа справедливы и люди, достойные быть не небе, не только безопасны для безгрешных существ, но и желанны. Стремясь понять смысл суда, мы должны помнить о реальности великой борьбы, на которую делается намек в приведенных выше текстах из книги Даниила, ибо мы видим ангельский сонм, наблюдающий за судом. Небесные существа проявляют интерес к окончательным результатам плана спасения.

«Познал Господь Своих». Как вы можете быть уверены в том, что принадлежите Господу? Какой единственный показатель может удостоверить вас в этом? (Рим. 8:1).

среда. 27 ноября

# Завершение суда

| Еще раз прочитайте Дан. 7. Каковы результаты суда, пред<br>шествующего Второму пришествию? |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                            |
|                                                                                            |

Суд приводит к некоторым далеко идущим серьезным результатам:

- 1. Принятие Сыном Человеческим царства над всей землей. «Ему дана власть, слава и царство» (Дан. 7:14).
- 2. Святые навеки получают царство. Суд заканчивается в пользу святых, которые получают Божье Царство (Дан. 7:22). Несомненно, Сын Человеческий и святые поддерживают очень близкие взаимоотношения. Получив Свое Царство, Сын Человеческий приглашает святых присоединиться к Нему. Его Царство это их Царство (Дан. 7:27). Суд ведет к тому времени, когда Царь вечного Царства воссоединяется со Своим народом. Это Его и их величайшая награда.
- 3. *Восстание подавлено и ликвидировано*. Враги Божьего народа осуждены. После того как рог вел войну со святыми, он поражен и уничтожен навеки (*Дан. 7:25, 26*)\*.
- 4. Явление абсолютной Божественной справедливости. Поскольку суд на небесах ведется открыто, на нем присутствуют ангелы, которые вникают в человеческие дела. Все могут лично убедиться в том, что Бог справедлив в Своих действиях. Он сочетает в Себе любовь и справедливость.

4 СШ 04-2013 97

<sup>\*</sup> Перевод РБО более точно передает смысл 26-го стиха: «Но воссядут Судьи — и отнимут у него власть; он будет погублен, навсегда уничтожен» (прим. эксперта).

В конечном итоге характер Бога, Его правление и Закон будут оправданы и все признают, что Бог любящий и справедливый. Весь процесс суда убеждает нас в том, что Вселенная станет безопасным местом навеки (см. Пс. 50:6; Рим. 3:4).

Суд, предваряющий Второе пришествие, приводит к осуществлению надежд Бога и верующих. Бог желает спасти Свой народ и искоренить грех, не оставляя сомнений относительно Его любви и справедливости. Человечество жаждет обрести спасение от греха и всех форм его угнетения и наслаждаться вечной жизнью в присутствии Того, Кто любит их. Таким образом, суд становится гарантией вечных доверительных взаимоотношений между Богом и Его творением.

«Великая борьба окончена. Греха и грешников больше нет. Вся Вселенная чиста. В бесчисленных творениях бьется один пульс согласия и радости. Во все концы безбрежного пространства текут потоки жизни, света и радости от Того, Кто сотворил все. От мельчайшего атома до величайшей галактики — все одушевленное и неодушевленное в своей неомраченной красоте и совершенной радости провозглашает: "Бог есть любовь"» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 678).

четверг, 28 ноября

# Надежное обещание

| Прочі   | итайте Пс. | 95:11-13. Г | 1о какой | причине | радуется | все | TBO- |
|---------|------------|-------------|----------|---------|----------|-----|------|
| рение?_ |            |             |          |         |          |     |      |
| •       |            |             |          |         |          |     |      |

Почему человек восклицает: «Суди меня, Господи» (*Пс.* 7:9)? Причина проста. Суд для детей Божьих означает спасение: «Боже! именем Твоим *спаси меня*, и силою Твоею *суди меня*» (*Пс.* 53:3). Псалом 25 — это отчаянная мольба о справедливости и правосудии. Давид прекрасно передал идею о том, что Бог-Судья всегда на стороне Своего верного народа и что Его суд более чем желанный (*Пс.* 25:1; 34:24; 42:1; 53:3). Суд предполагает оправдание.

Итак, предваряющий Второе пришествие суд ставит ли под угрозу спасение Божьих искупленных? Нет, поскольку итог этого суда определен в пользу святых (Дан. 7:22). Божьи деяния на суде вновь подтверждают прощение народа Господня, навеки упраздняя его грехи. На самом деле суд — еще одно проявление спасения.

Поэтому для верующего человека суд усиливает данное Богом обещание. А если выразиться более определенно, то суд лежит в основе доктрины христианской надежды.

| Прочитайте Рим. 14:10-12 и 2 Кор. 5:10. Как реальность суда |
|-------------------------------------------------------------|
| должна отражаться в нашей жизни?                            |
|                                                             |
|                                                             |

Библия не учит, что праведники освобождаются от суда. Хотя праведники оправданы на суде и их грехи навеки изглажены, предвкушение суда побуждает их проявлять в своей жизни верность и ответственность. Таким образом, надежда спасения является стимулом к нравственному поведению. Поскольку Бог так много совершил для нас, мы любим Его и стремимся выразить эту любовь, проявляя верность Ему во всем.

Знакомый вам верующий человек говорит, что боится Бога и особенно опасается суда. Как вы можете помочь этому человеку понять добрую весть о суде и обрести надежду спасения?

пятница, 29 ноября

# Для дальнейшего изучения

«Тот, Кто пребывает в небесном святилище, судит праведно. Его народ, борющийся с искушениями в мире греха, радует Христа более, чем сонм ангелов, окружающих Его престол» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 176).

«Сатана хорошо знает грехи, которые народ Божий совершил по его наущению, и утверждает, что из-за своей греховности этот народ утратил право на Божественную защиту и теперь Господь имеет право уничтожить их. Сатана заявляет,

что они — так же, как и он сам, заслужили лишения милости Божьей... Но хотя последователи Христа и согрешили, они не отдали себя во власть сил тьмы. Они покаялись в своих грехах и в смирении, искреннем раскаянии искали Господа, поэтому Божественный Заступник ходатайствует за них. Тот, Кто больше всех был обесчещен их неблагодарностью, Кто знает их грехи, а также их раскаяние, говорит: Господь да запретит тебе, сатана. Я отдал Свою жизнь за эти души. Они начертаны на дланях Моих. Они могут быть несовершенны, они могли и ошибаться, но они раскаялись, поэтому Я простил и принял их» (Э. Уайт. Пророки и цари, с. 588, 589).

### Вопросы для обсуждения:

- 1. Библия сообщает, что справедливость, Закон и честность Бога были поставлены под вопрос. Где впервые это произошло — на земле или на небе? О чем свидетельствует ваш ответ, особенно в контексте понимания необходимости небесного суда?
- 2. Церковь адвентистов седьмого дня уже много лет проповедует весть о суде. Но Христос до сих пор не вернулся. Как мы можем объяснить эту кажущуюся задержку? Почему важно помнить, что как люди мы имеем весьма ограниченное понимание самого времени? Подумайте о какомлибо очень длинном временном библейском пророчестве. Человек, живший в те времена, мог легко разочароваться, поскольку ему могло казаться, что это пророчество не исполнится никогда.
- 3. Многие христиане верят в библейскую концепцию суда, ведь она проходит через всю Библию. Как соединение суда со святилищем помогает нам открыть важные истины о природе суда и обрести надежду, которую он нам дарует?

#### Наконец-то дома

Сэд Бело родился в адвентистской семье в поселке на Соломоновых островах. Он любил плавать и с успехом участвовал в школьных соревнованиях по плаванию. Со временем его стали приглашать на различные соревнования, и он с удовольствием путешествовал по другим островам Южного океана, но в течение этого времени он сошел с духовного пути.

Он окончил среднюю школу и женился на девушке из харизматической церкви. Сэд вместе со своей женой ходил в ее церковь, и его попросили быть там пастором. Ему нравилась церковная работа, но он часто думал о своей прежней вере. Суббота все еще была особым днем в его сердце. Он обрадовался, когда его старший сын присоединился к адвентистской церкви.

Сэд посетил евангельские встречи, которые проводил пастор адвентистской церкви. Он особо заинтересовался вестью о конце света. Сэд понял, что, даже несмотря на то, что он был пастором, он все еще оставался блудным сыном. Во время одной встречи он попросил Иисуса войти в его жизнь и вернуть ему веру, которую он когда-то имел.

Сэд рассказал жене о своем решении вернуться к адвентистам седьмого дня и предложил ей вместе с ним изучать Библию. Он также рассказал своему собранию, что убедился в том, что должен следовать за Библией и присоединиться к адвентистской церкви. Он и его жена крестились в 2008 году.

Некоторые члены харизматической церкви попросили Сэда изучать с ними Библию. Они хотели понять, почему их бывший пастор стал адвентистом седьмого дня. Сэд обратил их внимание на красоту Божьего дара — субботу, пояснив, что именно она привлекла его к вере адвентистов седьмого дня.

— Суббота — это нечто большое, чем просто отдых по Божьему повелению в особый день, — говорит Сэм. — Это принятие дара дружеского общения с Ним.

Сейчас у Сэда новое служение — повлиять на тех людей, которые только открыли для себя красоту субботы, или на тех, которые когда-то знали об этом, но сошли с истинного пути.

— Я благодарен Богу за то, что Он был милостив ко мне и вернул меня домой, к вере адвентистов седьмого дня. Я благодарен Богу за тех членов моей семьи, включая и старшего сына, которые молились за меня в течение многих лет. Наши миссионерские пожертвования помогают разными способами делиться с другими Божьей любовью. Многие жители Соломоновых островов не понимают той веры, которая научила меня любить. Я желаю делиться Божьей любовью и красотой Его субботы с Его детьми, живущими в самом сердце Соломоновых островов.

# УРОК 10 30 НОЯБРЯ — 6 ДЕКАБРЯ

# Эсхатологический День искупления

Библейские тексты для исследования:

Дан. 8; Откр. 14:6, 7; Числ. 14:34; Дан. 9:24–27.

#### Памятный стих:

«И сказал мне: "на две тысячи триста вечеров и утр; и тогда святилище очистится"» (Дан. 8:14).

Для лучшего понимания вести святилища изучите приведенную схему, которая подтверждает, что сцена великого суда в Дан. 7 (эту тему мы проходили на прошлой неделе) является тем же событием, что и очищение святилища в Дан. 8:14.

| Дан. 7                  | Дан. 8             | Толкование       |
|-------------------------|--------------------|------------------|
| Лев                     | _                  | Вавилон          |
| Медведь                 | Овен               | Мидо-Персия      |
| Барс                    | Козел              | Греция           |
| Четвертый зверь         | _                  | Рим языческий    |
| Малый рог               | Малый рог          | Рим папский      |
| Суд перед пришествием   | Очищение Святилища | Эсхатологический |
|                         |                    | День искупления  |
| Передача царства святым |                    | Второе пришест-  |
| (Второе пришествие)     |                    | вие и дальнейшие |
|                         |                    | события          |

На этой неделе мы будем изучать Дан. 8 и увидим связь между следственным судом и очищением святилища. Мы также поймем, к чему приведет конфликт между малым рогом и Богом.

## Атака малого рога

| и 8:23-25. Против чего выступает малый рог? |  |  |  |  |
|---------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                             |  |  |  |  |
|                                             |  |  |  |  |

Сила рога противодействует поклонению Вождю воинства (стих 11, ср. с текстами Ис. Нав. 5:13–15). Она отнимает у Него ежедневную жертву (Дан. 8:11, 12) (на еврейском «тамид») — этим словом обозначены различные аспекты ежедневного служения в земном святилище — служение жертвоприношения, воскурение фимиама и т.д. Поскольку в святилище это служение совершал священник или первосвященник, рог пытался захватить роль (перво) священника и отнять ежедневную жертву. В данном случае, учитывая пророческий контекст (в период папского Рима), очевидно, что атака предпринимается против первосвященнического служения Христа.

Таким образом, малый рог узурпирует функции небесного священника и препятствует постоянному поклонению Богу на земле. Рог действует как ложный «вождь воинства», ведя религиозную войну против Божественного Вождя воинства, Его святилища и Его народа. Малый рог становится земным орудием сатаны. Сказано, что все это будет совершаться «хотя и не его силою» (Дан. 8:24). Все эти действия отражают вселенскую войну, которая проходит на двух уровнях — земном и небесном.

Четвертый зверь, страшный и ужасный (Дан.7:7) представляет собой языческий Рим, а малый рог, который следует за овном (Мидо-Персия, Дан. 8:20) и козлом (Греция, Дан. 8:21), вырос на теле Римской империи и представляет собой папский Рим; это главный фокус видения.

Как сказано выше, ежедневная жертва (*тамид*) указывает на постоянное служение в небесном святилище. Отнятие рогом ежедневной жертвы символизирует отнятие у Вождя Христа «жертвы хвалы, плод уст» (*Евр. 13:15*), т. е. молитв

благодарения, прославления и покаяния, посредством таких папских нововведений, как посредническое священство, месса (рассматриваемая как приношение буквальных Тела и Крови Христа), исповедь перед священником, поклонение деве Марии. Посредством всего этого малый рог фактически переориентировал человечество с небесного Первосвященника Христа и Его ходатайственного служения на земного, смертного человека.

Никто из нас не защищен от опасности превознести себя до уровня бога. Как это может проявляться в вашей жизни (хотя и очень незаметно)?

понедельник, 2 декабря

# «На сколько времени?»

Когда овен и козел возвеличились, а затем пали ( $\mathcal{A}$ ан. 8:4, 7, 8), тогда возвысилась сила рога ( $\mathcal{A}$ ан. 8:9–11). Следовательно, возникает вопрос: «На сколько времени простирается это видение?»

| Какими<br>8:13? | конкретными | действиями | вызван | вопрос | в Дан. |
|-----------------|-------------|------------|--------|--------|--------|
|                 |             |            |        |        |        |

В Писании вопрос: «На сколько времени?» всегда звучит в контексте изменения настоящей ситуации. Мы встречаемся с этим вопросом, когда Бог или Его пророки обращаются к народу (Исх. 10:3; Числ. 14:27; 3 Цар. 18:21). Также этот вопрос задает Богу Его народ (Пс. 93:3; Откр. 6:10) и ангел (Зах. 1:12). Восклицание святого: «На сколько времени?» (Дан. 8:13, 12:6) выражает не только буквальный вопрос о времени, но это и горестное стенание из-за длительного бедствия, мольба о перемене, воззвание к Божественному правосудию. Этот вопрос выражает ожидание, что в конечном итоге Бог одержит победу.

Как и в Зах. 1:13, где Яхве произнес «слова благие, слова утешительные», ответ на вопрос, заданный в Дан. 8:13, при-

ходит незамедлительно: «На две тысячи триста вечеров и утр; и тогда святилище очистится» (*cmux 14*).

Если мы осознаем состояние современного человечества и теперешнее пророческое время, то не сможем молчать. Вопль: «На сколько времени?» вновь должен прозвучать. Глядя на наш мир, разве можно удержаться от мольбы о том, чтобы Господь пришел и сотворил новый мир, в котором «обитает правда» (2 Петр. 3:13)? Хотя сегодня Бог совершает служение, как обещано в Дан. 8:14, мы жаждем, чтобы Он положил конец царству зла на земле и по Своим многократным обетованиям возвратил человеку все утраченное из-за грехопадения.

В каких ситуациях вы задавали Богу вопрос: «На сколько времени?» Как вам удается не терять надежды, что Бог действительно всем управляет, какой бы мрачной ни казалась настоящая ситуация и независимо от того, «на сколько времени» продлится эта ситуация до наступления перемен?

вторник, Здекабря

# Очищение святилища

| Прочитайте Дан. 8:14. Что происходит в конце периода в « |  |  |  | «две |  |
|----------------------------------------------------------|--|--|--|------|--|
| тысячи триста вечеров и утр»?                            |  |  |  |      |  |
|                                                          |  |  |  |      |  |
|                                                          |  |  |  |      |  |
|                                                          |  |  |  |      |  |
|                                                          |  |  |  |      |  |

Фраза «вечеров и утр» указывает на один день или сутки ( $\mathit{Быт. 1:5, 8 u m.d.}$ ). Временное исчисление этого периода мы проведем в уроке за четверг и пятницу. А сейчас обратим внимание на терминологию текста Дан. 8:14.

Ответ, данный в этом тексте, можно прочитать следующим образом: «До двух тысяч трехсот вечеров и утр [лет]; и тогда святилище будет очищено». Изучение терминов, параллельных слову «очистить» (от еврейского «ницдак»), показывает,

что оно имеет три основных значения: в относительном (родственном) контексте обозначает восстановление (*Ис. 10:22*); в контексте святилища обозначает очищение (*Иов 4:17; 25:4*); в судебном контексте — оправдание (*Иов. 34:5*). Тот же глагол используется в контексте Божьего вмешательства в судебный процесс, когда праведных оправдывают или объявляют праведными (*3 Цар. 8:32; Ис. 50:8*). Слово кодеш — «святилище» в Дан. 8:14 и слово «очистится» отсылают нас к Лев. 16, где описано очищение земного святилища. Слово кодеш в этой главе используется в значении «святилище». Поэтому в Дан. 8:14 речь идет об очищении небесного святилища. Этот процесс подразумевает, как мы уже отмечали прежде, оправдание Божьего народа. Более того, в процессе следственного суда оправдывается характер, правление и Закон Самого Бога.

Каким образом будет происходить очищение святилища? «Небесное очищение включает в себя удаление греха из небесных книг или записей. Субъективно грешник получает личное прощение на условии ежедневного покаяния и исповедания грехов, обретая спасение в Господе; объективно записанные и прощенные грехи удаляются на небе после того, как дело каждого верующего по исповеданию будет разобрано на следственном суде» (Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 606).

Таким образом, очищение святилища, о котором говорится в Дан. 8:14, включает решение всех проблем, оговоренных в приведенном ранее вопросе. Божьему народу и Божьему святилищу будет даровано их законное положение. Характер Бога, Его правление и Закон будут оправданы. Здесь уместно провести параллель с тем, что происходило в ветхозаветный День искупления (см. Лев. 16:20, 30).

Работа очищения, показанная в Дан. 8, идентична Божественному суду, описанному в Дан. 7, где суд проходит в пользу святых, а сила малого рога осуждена.

Мир должен знать, что придет время суда и справедливости, как предсказано в Дан. 8:14, и что теперь настало время принять спасение, дарованное нам в Иисусе.

Прочитайте Откр. 14:6, 7. Как эти стихи напрямую связаны с судом из Дан. 7 и очищением святилища из Дан. 8?

# День искупления в Дан. 8

Малый рог направляет свою атаку против Божьего небесного святилища и Божьего народа. Что готовит им будущее? Об этом же звучит вопрос в Дан. 8:13. Однако только День искупления может возвратить святилище и народ Божий в их законное положение и таким образом оправдать Бога в Его делах. Поэтому ответ в Дан. 8:14 подразумевает День искупления. Фактически прообразный День искупления — это единственный обрядовый день, вбирающий в себя такое же сочетание выдающихся тем, что и в кульминации видения из Дан. 8: образы святилища, очищение святилища и суд.

Некоторые термины из Дан. 8 также указывают на суд, который происходил в День искупления. Рог действует в духе восстания (12-й стих в другом переводе начинается так: «По причине восстания») (Дан. 8:12, 13). Итак, термин «восстание» особым образом выделен в Лев. 16:16, 21 (в русском переводе дважды повторяется слово «преступление», но еврейское слово «пэша» означает «восстание», «бунт»). Это слово означает дерзкий грех. «Согласно Даниилу, в какой-то момент эсхатологического Дня очищения осквернение священнического служения Мессии, совершаемое малым рогом, закончится, поскольку рог будет истреблен. В Ветхом Завете подобное осквернение святилища исправлялось путем истребления грешника, а не посредством жертвенного искупления (Иер. 51:11; Иез. 7:22; 25:3)... Проблема решалась... смертью виновного. Даниил применяет тот же самый юридический принцип к нечистой власти малого рога» (Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 293).

Слово «святилище» ( $\kappa o \partial \mathfrak{s} \mathfrak{u}$ ) выразительно связывает Дан. 8:14 с Лев. 16. Очищение святилища, возвращение его в прежнее состояние напоминает День искупления, когда святилище очищается от всех грехов ( $\mathcal{I} e s. 16:16$ ). Особое использование образов жертвенных животных — овна и козла, приносимых в День искупления ( $\mathcal{I} e s. 16:5$ ), а также упоминание косматого козла ( $c w. \mathcal{I} a s. 21$ ), соответствующих описанию двух козлов, присутствовавших в День искупления, несомненно, указывают на этот день.

Как в День искупления Бог являл справедливость Своих дел и решений, прощая верных и осуждая неверных и дерзких,

так и эсхатологический День искупления подтвердит справедливость Божьего решения относительно спасения праведных и наказания отступников.

Текст Дан. 8:14 свидетельствует о том, что даже после всех долгих веков Господь не забыл Своих обещаний, что Он накажет эло и вознаградит святых. Как вы можете научиться доверять этим обещаниям, особенно во время испытания? В конце концов, какую надежду, мы бы имели, если бы не эти обещания?

**ЧЕТВЕРГ**, **5** ДЕКАБРЯ

# Восьмая и девятая главы книги Даниила

Слово «видение» (на еврейском *хазон*) в вопросе, звучащем в Дан. 8:13, касается всего видения, описанного в Дан. 8:3–11 (*см. Дан. 8:1, 2, 13, 15*), и включает период царствования Мидо-Персии (овен), Греции (козел) и папского Рима (малый рог). Поскольку длительность видения обозначена периодом в «две тысячи триста вечеров и утр», значит, этот период начинается со времени Мидо-Персидского царства и длится до конца времени. Текст неоднократно подчеркивает, «что видение относится к концу времени» (*Дан. 8:17, 19*) и «к отдаленным временам» (*Дан. 8:26*). Но буквальные 2 300 дней никак не могут охватить временной промежуток видения. Поэтому, следуя принципу, записанному в Иез. 4:5, 6 и Числ. 14:34, мы должны толковать пророческий день в соответствии с принципом «день за год», то есть 2 300 дней — это 2 300 лет.

Остается вопрос: когда начинается период в 2 300 лет?

Исследователи Библии, как иудеи, так и христиане, видят тесную связь между Дан. 8:14 и Дан. 9:24–27. Долгое время эти отрывки рассматривались как могущественные пророчества, указывающие на пришествие Мессии, Иисуса.

| Прочитайте Дан. 9:24-2    | 27. О чем | повествуют | эти стихи? | Kaĸ |
|---------------------------|-----------|------------|------------|-----|
| они связаны с Дан. 8:14?_ |           |            |            |     |
|                           |           |            |            |     |
|                           |           |            |            |     |
|                           |           |            |            |     |

В то время как слово «видение» (*хазон*) относится ко всему пророчеству Дан. 8, другое слово «марэх», переведенное как «видение», указывает конкретно на «видение [*марэх*] о вечере и утре» (Дан. 8:26). Это «марэх» о 2 300 днях Даниил не понимал (Дан. 8:27). Все остальное объяснил ангел.

Через несколько лет тот же ангел Гавриил явился Даниилу с особой вестью, чтобы пророк смог уразуметь «видение» [марэх] о 2 300 днях (Дан. 9:23). Пророчество о 70 неделях в этих стихах помогает нам понять пророческий временной элемент в Дан. 8:14. Глагол «определены» (еврейское «хатак») в начале Дан. 9:24, который также можно перевести как «выделены» или «отрезаны», особым образом указывает на то, что 70 недель составляют часть от более длительного периода в 2 300 дней. Таким образом, 70 недель «отрезаны» от более длительного периода в 2 300 дней, о котором говорится в Дан. 8:14. Это является ключом к определению точки отсчета пророческого временного периода, изображенного в Дан. 8:14. (В завтрашнем уроке этот вопрос изложен более подробно.)

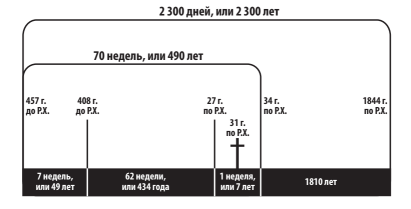
пятница, 6 декабря

### Для дальнейшего изучения

Прочитайте из книги Э. Уайт «Великая борьба» главы «Что такое святилище?» (с. 409–422) и «Во Святом святых» (с. 423–432).

В Дан. 9:24—27 начало 70 недель отмечено выходом повеления «о восстановлении Иерусалима» (Дан. 9:25). Книга Ездры сообщает о трех декретах относительно Иерусалима и храма, но только третий декрет, о котором написано в Езд. 7:12—26, «является исполнением того, что написано в Дан. 9:25, поскольку там упомянуто как строительство города Иерусалима, так и восстановление храмового служения. Этим повелением, изданным в 457 г. до Р. Х., персидский царь Артаксеркс I восстановил религиозно-политическую автономию Иерусалима и самоуправление, разрешив покупать животных и приносить их в жертву (Ездр. 7:17), а также назначать судей, знающих "законы Бога твоего" (стих 25). Этим указом даже восстанавливались все судебные полномочия, связанные с наказанием

преступников, включая тюремное заточение, конфискацию имущества, ссылку и смертную казнь» (Библейский комментарий АСД, т. 12, с. 602). Итак, этот Указ касался реконструкции храма и восстановления Иерусалима как политического и административного центра (Езд. 7:25, 26). В Библии только после этого указа следует благодарение и прославление Бога за то, что Он повлиял на царя (Езд. 7:27, 28). Более того, только если мы берем 457 г. до Р. Х. как точку отсчета, 70 недель (то есть 490 лет) достигают времени «Христа Владыки» (Дан. 9:25–27). Итак, пророчество о 70 неделях дает нам точную дату начала периода в 2300 вечеров и утр. Он начинается в 457 г. до Р. Х. и заканчивается через 2 300 лет в 1844 г. н. э.



Вопросы для обсуждения:

- 1. Если есть возможность, объясните более подробно и исследуйте тесную взаимосвязь между Дан. 8:14 и Дан. 9:24–27. Каким образом эта взаимосвязь свидетельствует о важности пророчеств в Дан. 8:14 и Дан. 9:24–27?
- 2. Эллен Уайт писала: «Истины о святилище и следственном суде народ Божий должен понимать очень ясно. Всем надо отчетливо уяснить для себя, чем занят их великий Первосвященник. В противном случае у людей не будет необходимой в наше время веры и они не смогут занять положение, предназначенное для них Богом» (Великая борьба, с. 488). Как вы думаете, что автор имела в виду? Почему для нас так важно понимать эти истины?

3. Повествуя о малом роге, пророчества Дан. 7 и 8 говорят исключительно о папском Риме и ни о чем другом — ни о коммунизме (как некоторые утверждали в прошлом), ни об исламе (как утверждают некоторые сейчас). Как мы можем оставаться верными этому учению, не раня при этом чувств других людей? Почему мы должны показывать, что речь идет о системе, а не о людях?

#### Дилемма Самбы Джин

Самба Джин любил ходить в лес, находящийся рядом с его домом в центральной части Мадагаскара, чтобы собирать растения для магии. Несмотря на то, что его семья считает себя христианами, его отец не видит никаких проблем в том, чтобы быть христианином и практиковать колдовство. Он использует палки и кости, чтобы увидеть проклятие, и магические и традиционные травы, чтобы разрушить проклятие, принести удачу или исцелить своих клиентов.

Когда Самбе Джин было 14 лет, друг пригласил его на евангельские встречи. Самба внимательно слушал проповедника, читающего Слово Божье. Он услышал то, что совершенно отличалось от учений его отца и священника. «Кто же прав?» — задавался он вопросом. Чем больше он углублялся в это, тем больше убеждался в том, что пастор адвентистов седьмого дня, читающий Слово Божье, учил истине. Он осознал, что силы отца исходили от дьявола.

Самба Джин провел много бессонных ночей, пытаясь решить, что он должен делать с новыми истинами, которые он открыл для себя. «Что дьявол сделает со мной, если я откажусь помогать своему отцу?» — спрашивал он себя.

Отец Самбы пытался заставить своего сына участвовать в магических церемониях, но Самба отказывался. Мальчик хотел полностью отдать свою жизнь Богу для того, чтобы освободиться от силы дьявола. Но родители настойчиво утверждали, что он предаст их церковь.

Самба Джин попросил пастора крестить его, но все равно продолжал посещать церковь родителей, чтобы сохранить мир в семье. Но пастор объяснил Самбе, что крещение — это отказ от всех других религий и принятие только Божьей истины.

Самба продолжал изучать Библию и вскоре понял, что должен оставить веру своего отца и присоединиться к церкви адвентистов седьмого дня. Когда он рассказал о своем решении родителям, отец отказался разговаривать с ним, а другие члены семьи назвали его предателем.

Самба встал на сторону Бога и сейчас пытается делиться своей верой с семьей. Но его отец настаивает на том, что у колдовства есть вся та сила, в которой он нуждается. Чтобы соблюдать субботу, Самба вынужден проводить в церкви весь субботний день. Он рассказывает тем, кто приходит к его отцу, что он уже не верит в колдовство, что Бог могущественнее, чем колдовство его отца. Некоторые клиенты отца вместе с Самбой сейчас изучают Библию.

— Я молюсь, чтобы мои родители оставили ложную веру и следовали за Богом, — говорит Самба Джин.

Наши миссионерские пожертвования помогают находить таких людей, как Самба Джин, по всему миру. Спасибо за вашу жертвенность, которая помогает другим встретить своего Спасителя.

Самба Джин живет на холмах рядом с Антананариву, Мадагаскар.

## **УРОК 11** 7–13 ДЕКАБРЯ

# Наша пророческая весть

Библейские тексты для исследования:

Откр. 10; Дан. 12:4–9; Откр. 14; 11:17, 18; Откр. 13; Быт. 7:11; 11:1–9; Иер. 50, 51.

#### Памятный стих:

«И увидел я другого Ангела, летящего посредине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу; и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод» (Откр. 14:6, 7).

Весть о суде из Дан. 7 и 8 напрямую связана со сценарием великой борьбы, представленным в Откр. 12–14. Здесь мы находим трехангельскую весть, в которой содержится тема творения, суда и Евангелия (*Откр. 14:6–12*). В этих текстах записан настойчивый заключительный Божий призыв подготовиться ко Второму пришествию Иисуса.

Весть первого ангела — это действительно «вечное Евангелие», Добрая, Благая весть спасения, которую проповедовали апостолы, призывая людей обратиться от ложных богов «к Богу Живому, Который сотворил небо и землю, и море, и всё, что в них» (Деян. 14:15; ср. с Деян. 4:24). Важность данной вести подчеркивает и тот факт, что слово «Евангелие» в книге Откровение встречается только в этом месте. Что бы мы ни проповедовали относительно событий последнего времени, мы обязательно должны поместить «Евангелие» в центр нашей проповеди.

#### воскресенье, 8 декабря

#### Время разочарования

| Прочитайте Откр. 10. Какова весть а   | ангела ( | с раскрытой | КНИ- |
|---------------------------------------|----------|-------------|------|
| гой? Что значит «опять пророчествоват | ть»?     |             |      |

Описание ангела напоминает нам описание Христа (*Откр. 1:13–16*) и подобного Богу мужа в льняной одежде из последнего видения Даниила (*Дан. 10:5, 6; 12:5–7*), что предполагает их идентичность. В Дан. 12:6, 7 муж «клялся Живущим вовеки, что к концу времени, и времен, и полувремени, и по совершенном низложении силы народа святого все это совершится» (1260 лет). Это повторение ключевого пророчества, данного в Дан. 7:25, в котором говорится об ужасных гонениях против народа Божьего.

Книга пророка Даниила должна была быть запечатана до последнего времени. Затем она будет открыта, и многим надлежало получить сокрытые в ней знания (Дан. 12:4–9). Когда оговоренный пророчеством период в 1260 лет закончился, пришло время открыть книгу, чтобы получить дополнительные познания. Это символизируется открытой книгой в руке ангела из Откр. 10. С этого времени пророчества Даниила должны были открыться для более полного понимания.

В то же время Откр. 10 показывает, что этот опыт будет далеко не из приятных. Иоанн съел книгу, как ему было велено. В его устах она была сладкой, но в чреве оказалась горькой. Символически Иоанн представляет собой народ, изучающий книгу пророка Даниила. Это пророческое описание, как мы верим, исполнилось в движении миллеритов, которое возникло в первой половине XIX столетия, когда повсюду проявлялся огромный интерес к событиям последнего времени. Пророчество также описывает горькое разочарование людей, которые считали, что в назначенное время Христос возвратится, дабы забрать их в небесные обители, но этого не произошло. В отличие от их прежнего понимания 2 300 вечеров и утр указывали не на возвращение Христа, а на начало великого следственного суда из Дан. 7. Опыт горького разочарования

детей Божьих, пророчески предсказанный в Откр. 10, не был напрасен. Он послужил планам Божественного провидения: приготовить народ к встрече с Богом (Ам. 4:12); подготовить последнее движение в духе Илии, которое подведет весь мир к окончательному выбору между Христом и антихристом.

Сразу после горького опыта Иоанн слышит повеление «пророчествовать о народах, и племенах, и языках, и царях многих» (*Откр. 10:11*). Это находит свое исполнение в адвентистской проповеди «вечного Евангелия» миру. Задача народа Божьего последнего времени — проповедовать троекратную весть о последнем времени (*Откр. 14*). Эти люди описаны в той же главе как «соблюдающие заповеди Божии и веру в Иисуса» (стих 12), а в Откр. 12:17 — как «прочие от семени жены [Остаток], сохраняющие заповеди Божии и имеющие свидетельство Иисуса Христа».

Христианам знакомо чувство разочарования, особенно когда они неправильно понимают значение тех или иных событий. Опыт учеников в период между смертью и воскресением их Учителя был полон разочарования. Через подобное разочарование прошли и миллериты в 1844 году. Как можно проходить через разочарования, не теряя при этом веры? Какие библейские обетования поддерживают вас во время разочарования?

понедельник, 9 декабря

## «Убойтесь Бога!»

| Первая ангельская весть призывает нас убояться Бо это значит? См. Пс. 33:8-23. |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                |  |  |  |  |  |

Страх в данных текстах можно рассматривать как страх, проявляющийся в почтении, уважении и благоговении. Именно к такому страху привлекает наше внимание первый ангел. Боящиеся Бога — это истинно верующие в Него люди (Omkp. 11:18). Бояться

Бога — значит славить Его (*Откр. 14:7*), хвалить Его (*Откр. 19:5*), слушаться Его (*Откр. 14:12*) и прославлять Его имя (*Откр. 15:4*). Первая ангельская весть подчеркивает, что благодаря страху Божьему человек признает Бога как Судью и Создателя и поклонится Ему. Первый ангел возвещает о наступлении последнего суда; это весть, которая тесно связана с Дан. 7:9–14; 8:14.

Мы знаем, что «Бог есть любовь» и ничто так не открывает эту любовь, как крест. Мы также знаем, что Бог любит мир и Ему причиняет невероятную боль созерцание погрязшего в грехах мира. Бог любви и справедливости не будет вечно позволять греху оставаться безнаказанным. «Страшно впасть в руки Бога живого!» (Евр. 10:31). Как мы можем поддерживать правильный баланс в понимании любви Бога к нам и Его гнева по отношению ко злу, причинившему всем нам столько вреда?

вторник, 10 декабря

## «Наступил час суда Его»

|   | Прочитайте Откр. 14:7. О каком суде говорится в стихе? |  |  |  |  |
|---|--------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| _ |                                                        |  |  |  |  |
| _ |                                                        |  |  |  |  |
|   |                                                        |  |  |  |  |

Упомянутый в тексте суд начинается до возвращения Христа, описанного в Откр. 14:14–20. Это тот же суд, предшествующий Второму пришествию, о котором говорится в Дан. 7. Начало суда, согласно Дан. 8:14, приходится на 1844 год, совпадая с провозглашением трехангельской вести, которая призывает людей поклониться Богу и отвернуться от зверя и его образа. Этот «образ» появляется только после 42 пророческих месяцев, или 1260 дней, которые окончились в 1798 г. н. э. (Откр. 13:3–5, 12–14).

Когда звучит заключительный призыв (Откр. 14:6–12), дверь благодати все еще открыта, поскольку к людям все еще обращено приглашение отвернуться от Вавилона и поклоняться истинному Богу.

| Прочитайте Откр. 14:7 и Дан. 7:10. Какие паралле провести между этими текстами? | ли можно |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                 |          |
|                                                                                 |          |

Богословский подтекст этой параллели между заседанием небесного суда в Дан. 7 («Судьи сели и раскрылись книги») и вестью первого ангела («Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его») ясен и понятен. Весть ангела прямо говорит о начале заседания небесного суда. Она возвещает всей земной семье, что на небе уже начался следственный суд.

среда, 11 декабря

## «Поклонитесь Сотворившему»

Центральной темой книги Откровение является поклонение. В то время как дракон, зверь из моря и зверь из земли (их часто называют «ложной троицей») объединяют свои силы, чтобы заставить весь мир поклоняться им (Omkp.~13:4, 8, 12, 15; 14:9, 11), Бог призывает человечество поклониться Творцу (Omkp.~14:7). Не поклоняющиеся «образу зверя» рискуют потерять свою временную жизнь (Omkp.~13:15; см.~mak-же Дан.~3), но поклоняющиеся этому образу потеряют жизнь вечную (Omkp.~14:9-11).

Какой важный выбор стоит перед каждым жителем земли!

| Прочитайте Откр. 14:12. Что здесь говорится о роли Бо | жьих |
|-------------------------------------------------------|------|
| заповедей в заключительном конфликте?                 |      |
|                                                       |      |
|                                                       |      |
|                                                       |      |

Поклонение неразрывно связано с Божьими заповедями. В Откр. 13 и 14 содержится много аллюзий на Десять Заповедей: «образ» (*Откр. 13:14, 15; 14:9, 11*), идолопоклонство (*Откр. 13:4, 8, 12, 15; 14:9, 11*), богохульство (*Откр. 13:1, 5, 6*), суббота (*Откр. 14:7*), убийство (*Откр. 13:10, 15*) и духовное

прелюбодеяние (Omkp. 14:4, 8). Последняя борьба разгорится «между заповедями Божьими и человеческими» (Э. Уайт. Пророки и цари, с. 188).

С появлением теории эволюции для нас стало особенно важно поддерживать и утверждать нашу веру в буквальное шестидневное творение. Это учение является фундаментом нашего поклонения Богу как Творцу. Эволюция, даже заявляющая о своей вере в Библию (то есть теистическая эволюция), лишает субботу, седьмой день недели, самой ее сущности. Без шестидневного творения вера в «вечное Евангелие», наряду с другими учениями, такими как суббота, подвергаются сомнению и даже отвергаются.

Фраза в Откр. 14:7, изображающая Бога как Творца и призывающая поклониться «Сотворившему небо, и землю, и море», указывает на заповедь о субботе (*Исх. 20:11*). Суббота находится в центре конфликта, возникшего вокруг Божьих заповедей. Как никакая другая заповедь, четвертая заповедь относительно дня поклонения испытывает нашу верность, поскольку не может быть подтверждена человеческими умозаключениями. Мы соблюдаем субботу только потому, что так велел Бог.

Суббота будет занимать особое место во время заключительного кризиса в истории земли. Всем жителям мира будет силой навязываться начертание зверя. Это начертание противопоставляется Божьему знамению, которым, согласно Писанию, является суббота, седьмой день недели. Подобно тому, как суббота была знамением для древних израильтян, указывая на то, что их Богом является Яхве, так во время кризиса последнего времени она будет знамением верности Богу со стороны тех, кто исполняет все Его заповеди.

Основание нашей веры как адвентистов седьмого дня зиждется на понимании того, что Господь — наш Творец, и ничто в Библии не является таким ярким и понятным свидетельством Божьей творческой силы, как суббота. Насколько серьезно вы относитесь к субботе? Как вы можете иметь более глубокий опыт с Господом посредством послушания этой заповеди?

#### Терпение святых

Вести второго и третьего ангела из книги Откровение являются предостережением для всех, кто не принял во внимание призыв первой ангельской вести. Если люди не оставят свой неверный путь, на них будут излиты семь последних язв, то есть «вино ярости Божией» ( $Om\kappa p.~14:10$ ). Это вино будет излито на всех оставшихся в Вавилоне.

В Библии Вавилон символизирует восстание против Бога (Быт. 11:1-9; Иер. 50, 51). Вавилон надменно посягает на правление Бога и является врагом Его народа. Ко времени Нового Завета Вавилон стал нарицательным именем, указывающим на Рим (1 Петр. 5:13). В книге Откровение Вавилон, представленный в виде распутной женщины, символизирует религиозно-политическую силу, противостоящую Богу и Его народу, а также пытающуюся управлять миром. В Откр. 13:15–17 изображен «кризис Вавилона», когда дьявольские силы из Откр. 13 объединяют свои силы, чтобы преследовать Божий остаток. Таким образом, Вавилон является символом союза отступнических церквей последнего времени с коррумпированными политическими силами мира.

Весть трех ангелов призывает последователей Божьих в Вавилоне выйти из него и присоединиться к верному видимому Божьему остатку последнего времени ( $Om\kappa p.~18:4, 5$ ). Да, в Вавилоне все еще есть верные Божьи дети, и эти люди должны услышать адвентистскую весть последнего времени (cм.~Ин.~10:16).

Как мы увидели вчера, текст Откр. 14:12 ясно изображает Божий верный остаток. Непоколебимость или «терпение» святых означает не столько пассивную выносливость враждебных действий, сколько неизменное ожидание Христа. Верующие не только следуют заповедям, но также провозглашают их миру.

Словосочетание «вера Иисуса» может указывать на «веру в Иисуса» со стороны верующих, а также на верность Самого Иисуса, которая неизменно ведет верующих через все обстоятельства. Завершающая часть трехангельской вести направляет наш взор на Христа. Благодаря Его заслугам и верности на-

род Божий может хранить и соблюдать Его заповеди. «Многие пишут мне, спрашивая, является ли весть об оправдании верой трехангельской вестью, и я отвечаю: "Это воистину трехангельская весть"» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 372).

Как вы понимаете выражение Эллен Уайт, что оправдание по вере — «воистину трехангельская весть»? Как это выражение помогает нам понимать, почему в вопросе спасения в первую очередь и более всего нам необходимо полагаться на Иисуса и Его заслуги как на великую надежду, которая поможет нам пройти через последний кризис?

пятница, 13 декабря

## Для дальнейшего изучения

Чтобы увидеть, как понимала трехангельскую весть Эллен Уайт, прочитайте в книге Великая борьба такие главы: «Вестники рассвета» (с. 299–316), «Американский реформатор» (с. 317–342), «Свет во мраке» (с. 343–354), «Великое религиозное пробуждение» (с. 355–374). В этих главах помещены материалы о первой ангельской вести. Материалы о второй ангельской вести вы найдете в той же книге в главах: «Исполнившиеся пророчества» (с. 391–408), «Что такое святилище» (с. 409–422), «Во Святом святых» (с. 423–432). О третьей ангельской вести можете прочитать в главах «Незыблемость Закона Божьего» (с. 433–450), «Дело реформы» (с. 451–460).

«Из всех, считающих себя христианами, адвентисты седьмого дня должны быть первыми в возвышении Христа перед миром. Провозглашение трехангельской вести требует изложения истины о субботе. Данную истину надлежит провозглашать вместе с другими истинами, составляющими эту весть. Но при этом нельзя упускать из виду Христа — великий центр притяжения. Именно на кресте Христовом встречаются милосердие и истина, праведность и мир заключают друг друга в объятия. Грешника необходимо побудить взирать на Голгофу; с простой верой ребенка он должен довериться достоинствам Спасителя, принять Его праведность и уверовать в Его милосердие» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 156, 157).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Предостережения играют важную роль в нашем обществе, в нашем повседневном взаимодействии друг с другом. В большинстве случаев они служат ко благу предостерегаемых. Как мы можем провозглашать устрашающие предостережения, содержащиеся в трехангельской вести, таким образом, чтобы они являли заложенную в них надежду?
- 2. В адвентизме ничто не может быть связано с эволюцией как предпосылкой нашего верования. Если перефразировать взгляд фундаменталиста-атеиста, эволюция является «кислотой», разъедающей все вокруг. Это особенно относится к трехангельской вести из Откр. 14, центральной темой которой является творение и искупление две истины, аннулированные эволюцией, даже «теистической». (Кто хотел бы поклоняться Богу, использовавшему при творении принцип естественного отбора, то есть уничтожения слабых?) Почему мы как Церковь никогда не должны допустить, чтобы лженаука эволюции проникла в наше учение?
- 3. В Церкви адвентистов седьмого дня трехангельская весть из Откр. 14 является драгоценным «маяком», содержащим Божественную весть для последнего времени, которую мы призваны провозглашать. Хотя многие члены церкви знают эту весть, некоторые могут иметь вопросы относительно ее истинного значения. Как бы вы кратко объяснили значение последней Божьей вести для мира и ее последствия?
- 4. «Здоровый подход к жизни включает в себя значительную дозу страха». Как вы думаете, касается ли это выражение христианской жизни или нет? Прокомментируйте ваш ответ.

#### Такая незначительная вещь

Двенадцатилетняя Ивита шла по пыльной дорожке, неся пластиковый кувшин с водой на голове, боясь пролить даже каплю воды. Она миновала играющих у школы детей. Они были одеты в темные юбки или шорты и белые рубашки. Шаги Ивиты замедлились, как только она подумала о детях, которые учились читать, писать и считать. Иногда, проходя с водой мимо этой маленькой школы, она могла отчетливо слышать, что дети изучают на уроках. Она тяжело вздохнула и пошла быстрее. Дома ее ждала мама. Необходимо было приготовить еду, полить сад и постирать одежду.

Джин Клауд шел по узкой дороге, большой веткой подгоняя корову. Он увел ее от соседнего дома, где она искала свежую траву. Джин следил, чтобы его корова не выходила на дорогу, по которой мчались машины и грузовики. Джин Клауд остановился и взглянул на холмы, где зеленели сады, окружающие его дом. Сигнал большого грузовика вернул мальчика к реальности, и он торопливо догнал корову.

Счастливые дети шли ему навстречу. Джин Клауд заставил корову сойти с дорожки, чтобы дети могли пройти не испачкавшись. Он наблюдал за ними и размышлял, как было бы здорово, если бы он мог ходить в школу. Его отец объяснил ему, что они не могут позволить себе купить школьную форму или школьные принадлежности. Но Джин Клауд продолжал надеяться, что однажды он сможет присоединиться к детям в школе.

Школы в Руанде уже не берут плату за обучение, но многие дети, такие как Ивита и Джин Клауд, все еще не могут учиться из-за отсутствия школьной формы или принадлежностей. Не получив образование, эти дети так и будут жить в нищете — там, где они родились.

Школьная форма — это незначительная вещь. Но она очень много значит для ребенка, который не может ходить в школу без нее. Недавно адвентистские дети по всему миру помогли приобрести школьные формы через пожертвования тринадцатой субботы. Благодаря их жертвенности такие дети, как Ивита и Джин Клауд, посещают адвентистскую школу.

Наши миссионерские пожертвования и пожертвования тринадцатой субботы помогают изменить жизнь людей и приводить их ко Христу благодаря строительству школ, клиник, проведению евангельских встреч и даже через школьную форму. Своими пожертвованиями мы участвуем в жизни людей, которых никогда, может быть, не встретим. Спасибо вам за вашу искреннюю миссионерскую помощь через пожертвования. УРОК 12 14-20 ДЕКАБРЯ

## Центральные вопросы вселенского конфликта

Библейские тексты для исследования:

Иез. 28:12–17; Ис. 14:12–15; Иов 1:6–12; Зах. 3:1–5; 1 Ин. 4:10; 2 Тим. 4:8; Иез. 36:23–27.

#### Памятный стих:

«И услышал я другого, от жертвенника говорящего: ей, Господи Боже Вседержитель, истинны и праведны суды Твои» (Откр. 16:7).

Адвентисты седьмого дня воспринимают реальность через библейскую концепцию великой борьбы между Христом и сатаной. Если говорить на языке философии, это великая, всеобъемлющая история, помогающая объяснить наш мир и происходящее в нем.

Как мы видим, тема святилища неоднократно повторяется и проходит через всю историю спасения: искупление человечества через смерть Иисуса. Правильно понимаемая весть святилища также помогает проиллюстрировать совершенство характера Бога, Его правления и Его Закона, которые сатана атакует с тех пор, как великая борьба впервые разразилась на небе.

На этой неделе мы будем рассматривать некоторые важные аспекты вселенского конфликта между Христом и сатаной, которые откроют великие истины о Боге и разоблачат ложь сатаны.

воскресенье, 15 декабря

#### Восстание, зародившееся в небесном существе

| Прочитайте Иез. 28:12-17<br>стихи о падении Люцифера? | и Ис. 14:12-15. Что сообщают эти |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------|
|                                                       |                                  |
|                                                       |                                  |
|                                                       |                                  |

На первый взгляд кажется, что в Иез. 28:12 говорится только о земном монархе. Однако некоторые аспекты позволяют полагать, что это действительно относится к сатане.

Прежде всего, об этом существе сказано: «Ты был помазанным херувимом, чтобы осенять» ( $\mathit{Иез. 28:14}$ ). Это возвращает нас к Святому святых земного святилища, где два херувима осеняли ковчег ( $\mathit{Исх. 37:7-9}$ ). Помазанный херувим также ходил посреди огнистых камней, то есть «на святой горе Божией» ( $\mathit{Иез. 28:14}$ ), и в центре Божьего сада, в Едеме ( $\mathit{Иез. 28:13}$ ) — оба выражения передают образ святилища. На одежде, украшенной драгоценными камнями, мы находим девять из двенадцати камней, находящихся на наперснике первосвященника ( $\mathit{Исх. 39:10-14}$ ); это также является ссылкой на святилище.

После описания непревзойденного великолепия херувима текст говорит о его моральном падении. Он был поглощен собственной славой. Красота наполнила его сердце высокомерием, великолепие затуманило мудрость, а его «торговля» (возможно, это относится к его злословию Божьего характера и возбуждению мятежа) привела его к ожесточению.

Надменные земные силы всегда посягали и посягают на небеса, но в Ис. 14:12–15 «сын зари» (латинское «lucifer», от которого произошло имя «Люцифер») движется в другом направлении: он падает с неба на землю, что свидетельствует о его необычном, неземном происхождении. Другие фразы, такие как «выше звезд Божьих вознесу престол мой», «сяду на горе в сонме богов, на краю севера» и «буду подобен Всевышнему», усиливают впечатление, что это небесное суще-

ство. В то время как стихи 12 и 13 передают прошедшее время, в стихе 15 время внезапно меняется на будущее. Это изменение во времени указывает на то, что сначала было падение с небес на землю ( $Uc.\ 14:12$ ), а когда-то в будущем произойдет второе падение — с земли в «шеол» (в могилу) ( $Uc.\ 14:15$ ). Такое описание не могло относиться ни к какому вавилонскому царю, это четкое указание на Люцифера.

Совершенное существо, сотворенное совершенным Богом, впадает в грех? Что это говорит нам о реальности нравственной свободы в Божьей Вселенной? Что эта свобода говорит нам о Божьем правлении и Его характере?

понедельник, 16 декабря

#### Обвинения

«В расколе, произведенном сатаной на небе, он обвинял Закон и правление Божье. Он заявил, что все зло — это следствие Божественного руководства, а его [сатаны] единственная цель — усовершенствовать уставы Иеговы... Он открыто заявил о своем презрении к Закону Творца. Он повторил свое утверждение, что ангелы не нуждаются ни в каком контроле над ними, но должны руководствоваться собственной волей, которая неизменно будет побуждать их творить добро. Он заявил, что Божественные уставы ограничивают их свободу и следует уничтожить Закон, чтобы небесное воинство, освобожденное от его уз, могло достичь еще более высокого и славного положения» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 498, 499).

| Что вам напоминают приведенные выше утверждения пав-      |
|-----------------------------------------------------------|
| шего ангела? Не находите ли вы в них сходство со стремле- |
| ниями многих современных молодых людей? Как трагическая   |
| история шести тысяч лет страданий и смерти открывает ложь |
| дьявола?                                                  |
|                                                           |
|                                                           |

После падения с небес сатана продолжал попытки исказить и оклеветать характер Бога, Его Закон и правление. Он делал это в Едеме (Быт. 3:1-5), посреди первого «святилища» на земле. Сатана, существо из небесного святилища, принес свое восстание в земное «святилище» Едема. Завязав с Евой разговор посредством змея, он открыто посеял в ее сознании идею о том, что Бог лишает их чего-то хорошего, удерживает от них нечто, что у них должно быть. Таким образом, хотя и незаметно, он представлял Божий характер в ложном свете.

Падение Адама и Евы временно возвело сатану на престол этого мира. Поскольку Адам отдал свое владычество в его руки, сатана как представитель от нашей планеты некоторое время имел доступ в небесные дворы (см. Иов 1:6, 7; 2:1, 2). Но теперь как «князь мира сего» (Ин. 12:31), как тот, кто господствует на земле, но не владеет ею, — он вор.

| K | • | тайте Иог<br>ся велика |  | 3:1-5. | Как | в этих | текстах | pac- |
|---|---|------------------------|--|--------|-----|--------|---------|------|
| _ |   |                        |  |        |     |        |         |      |
|   |   |                        |  |        |     |        |         |      |

Эти тексты позволяют нам взглянуть на невидимую сторону великой борьбы. Сатана представляет праведность Иова как обычное своекорыстие: если я буду хорошим, Бог меня благословит. То есть Иов служит Богу не потому, что Он этого достоин, а потому, что это в личных интересах Иова. Как только станет ясно, что служение Богу не приносит благословений, Иов оставит свою веру.

Относительно великого иерея Иисуса, сына Иоседекова (идея святилища), и других верующих (см. Откр. 12:10) Эллен Уайт говорит, что сатана «обвиняет детей Божьих и пытается представить их дело насколько возможно безнадежным. Он представляет Господу их порочные дела и их недостатки, он указывает на их ошибки и падения» (Наглядные уроки Христа, с. 167).

Тем не менее в обоих случаях основным вопросом является Божья справедливость. За всеми обвинениями стоит вопрос

о справедливости действий Бога, испытывается Его характер. Честно ли со стороны Бога спасать грешников? Справедлив ли Бог, объявляя их праведниками? Если Он справедлив, значит, должен наказать их; если Он милостив, то должен их простить. Как Бог может сочетать в Себе и Своем правлении то и другое?

«С самого начала великой борьбы сатана заявил, что Закон Божий невозможно исполнить, что справедливость несовместима с милосердием, и если Закон нарушен, то грешник не может получить прощение. Каждый грех должен быть наказан, утверждал сатана. А если Господь станет прощать грехи, Он не будет более Богом истины и справедливости. Когда люди нарушили Закон Бога... сатана ликовал. Он заявлял: вот доказательство того, что Закону невозможно повиноваться и человека нельзя простить» (Э. Уайт. Желание веков, с.761).

Если бы Бог был только Богом справедливости, какова была бы наша судьба и почему мы заслуживали бы именно такой участи?

вторник, 17 декабря

#### Оправдание на кресте

С самого начала Бог не оставлял никаких сомнений относительно того, что Он опровергнет сатанинские обвинения и проявит Свою совершенную любовь и справедливость. Его справедливость требует, чтобы за грехи человечества было понесено наказание. Его любовь ищет возможности восстановить взаимоотношения с человечеством. Как Бог мог проявить и то и другое?

| Как Бог проявил Свою любовь и справедливость? 1 Ин. 4:<br>Рим. 3:21–26. |  |   |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|--|---|--|--|--|
| _                                                                       |  | _ |  |  |  |
| _                                                                       |  | _ |  |  |  |

Божий характер любви и справедливости наилучшим образом был раскрыт в смерти Христа. Бог любил нас, поэтому послал Своего Сына как искупительную жертву за наши грехи (1 Ин. 4:10; Ин. 3:16). Понеся на Себе наказание за нарушение Закона, Господь явил Свою справедливость: необходимо было удовлетворить требования Закона, и это произошло, когда Иисус умер на кресте.

В то же время этим актом справедливости Бог также смог раскрыть Свою благодать и любовь, поскольку смерть Иисуса была заместительной. Он умер ради нас, вместо нас, чтобы нам самим не пришлось испытать смерть. Это удивительный дар Евангелия: Сам Бог понес на Себе наказание, которого требовала Его справедливость и которое по Закону должно было пасть на нас.

Отрывок Рим. 3:21–26 является библейской жемчужиной, раскрывающей тему Божьей праведности в искупительной смерти Иисуса Христа. Жертвенная смерть Христа — это проявление Божьей праведности: «Да явится Он праведным и оправдывая верующего в Иисуса» (Рим. 3:26, дословный перевод).

Смерть Христа была представлена в прообразах земного святилища. В предыдущих уроках мы говорили о том, что смерть Христа — это совершенная заместительная жертва, жертва умилостивления (*Рим. 3:25*). Резюмируя, можно сказать: и Ветхий, и Новый Заветы свидетельствуют о том, что миссия Христа была образно представлена в служении земного святилища.

«За происходящим с неослабевающим вниманием наблюдали непавшие миры, ожидая, когда Иегова восстанет и сметет с лица земли ее обитателей... Но вместо того чтобы разрушить этот мир, Бог послал Сына Своего, чтобы спасти его... В самый критический момент, когда сатана, казалось, был готов торжествовать, в мир пришел Сын Божий с вестью о Божественной благодати» (З. Уайт. Желание веков, с. 37). Что эта цитата говорит вам о характере Бога?

### Оправдание на суде

Как свидетельствует Писание, Божий суд — это добрая весть для тех, кто верит в Господа, полагается на Него и верен Ему, даже несмотря на то, что «мы не в силах ответить на обвинения сатаны против нас» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 472). Однако суд совершается не только для нас. Его целью также является оправдание Бога перед всей Вселенной.

#### Как в приведенных текстах о суде представлен характер Бога и Его правление? Пс. 95:10, 13; 2 Тим. 4:8; Откр. 16:5, 7; 19:2.

Характер Бога будет открыт в Его суде. То, что уже понимал Авраам, в самом конце будет явлено всему человечеству: «Судия всей земли поступит ли неправосудно?» (Быт. 18:25). Разные фазы суда, когда будет проходить исследование на основании записанного в раскрытых книгах, нужны для того, чтобы ангелы и небожители (суд перед Вторым пришествием), а также праведники (суд во время тысячелетнего царства) могли полностью убедиться в справедливости Бога к человечеству, а также в Его милости, проявленной в каждом отдельном случае.

Прочитайте Флп. 2:5-11. Какое удивительное событие изображено в этих стихах?

Стихи 9–11 предсказывают возвышение Христа. Два основных действия выражают ту же мысль: Иисус есть Господь и все творение признает Его как Господа. Первое действие: перед Иисусом преклонится «всякое колено» (стих 10). «Преклонение колен» — это традиционная идиома, передающая признание чьей-то власти. Здесь она указывает на то, что Христу будут возданы почести, ибо будет признано Его верховное владычество. Масштабы почестей универсальны. «Всякое колено небесных, земных и преисподних» — сюда входит каждое живое интеллектуальное существо: и небожители, и земляне. Судя по всему, число преклоняющихся не ограни-

5 СШ 04-2013 129

чивается лишь спасенными. Каждый признает Его господство, даже нечестивые.

Второе действие: каждый исповедает, «что Господь Иисус Христос» (перевод РБО: «Иисус Христос — Господь») (стих 11). В конце все признают Божью справедливость, возвеличив Христа как Господа. Таким образом, все творение признает, что характер Бога, Его Закон и правление, вокруг которых разгорелась великая борьба, верны и праведны. Даже сатана, заклятый враг Христа, признает праведность Бога и склонится перед величием Христа (см. Э. Уайт. Великая борьба, с. 670, 671).

четверг, 19 декабря

## Вселенское зрелище

Апогеем, кульминацией в оправдании Бога — Его характера, правления и Закона — является крест. «Сатана увидел, что с него сорвана маска. Все его дела открылись перед падшими ангелами и перед всеми мирами. Он выказал себя убийцей. Пролив кровь Сына Божьего, он лишился всякого сочувствия со стороны небесных существ, и с тех пор его деятельность была ограничена... Своей жизнью и смертью Христос доказал, что справедливость Божья не уничтожает милосердия, что грех может быть прощен, что Закон праведен и его можно в совершенстве выполнить. Все обвинения сатаны были опровергнуты. Бог дал человечеству неоспоримое доказательство Своей любви» (Э. Уайт. Желание веков, с. 761, 762).

Однако сегодня существует еще один объект неослабевающего внимания и созерцания всей Вселенной. Новозаветные последователи Христа названы «позорищем [зрелищем] для мира, для Ангелов и человеков» (1 Кор. 4:9). Это означает: нашу жизнь видят не только люди, но и небесные существа. Какое свидетельство мы несем? Через нашу жизнь мы можем сделать известной «начальствам и властям на небесах» многоразличную Божью премудрость (Еф. 3:10). С другой стороны, наша жизнь может обесславить и обесчестить имя Господа, Которому мы служим и Которого исповедуем.

| Прочитайте Иез.    | 36:23-27. Как | Бог на | меревался | оправдать |
|--------------------|---------------|--------|-----------|-----------|
| Свое имя в древнем | ı Израиле?    |        |           |           |
|                    |               |        |           |           |
|                    |               |        |           |           |
|                    |               |        |           |           |
|                    |               |        |           |           |

Это один из классических отрывков относительно нового завета. Бог желает совершить драматичное преобразование среди Своего народа. Он очистит их (стих 25), даст им новое сердце и новый дух (стих 26), чтобы они стали святым народом, соблюдающим Божьи заповеди. Цель Бога состоит в оправдании и освящении верующих, поэтому своей жизнью они будут чтить Бога за то, Кем Он является и что совершает (стих 23).

В Нагорной проповеди Иисус произносит удивительные слова: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (*Мф. 5:16*). В этих словах Он открывает принцип, который (хотя зачастую его недооценивают) прослеживается в Библии. Он показывает, как, будучи последователями Христа, мы также можем принести Богу славу или бесславие своими действиями.

Какое зрелище представляет ваша жизнь как окружающим людям, так и ангелам? Прославляется ли в вашей жизни Бог или же в ней ликует сатана, особенно когда при этом вы считаете себя последователем Иисуса?

пятница, 20 декабря

## Для дальнейшего изучения

Прочитайте из книги Э. Уайт «Патриархи и пророки» главу «Почему был допущен грех?» (с. 33–43); из книги Свидетельства для Церкви главу «Характер Бога, открытый во Христе» (т. 5, с. 737–746).

«Ибо в мире появился Тот, Кто был совершенным представителем Отца, Тот, Чей характер и жизнь опровергали

сатанинские измышления о Боге. Сатана приписывал Богу свойства, которыми обладал сам. Теперь же во Христе сатана увидел истинный характер Бога — сострадательного, милосердного Отца, не желающего, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к Нему в покаянии и обрели вечную жизнь» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 254).

«Миссия Христа, столь смутно понимаемая, столь слабо осознаваемая, призвавшая Его от Божьего трона к тайне жертвенника Голгофского креста, будет все больше и больше открываться сознанию; станет видимым то, что в жертве Христа сокрыт источник и основание любой другой миссии любви» (Э. Уайт. В небесных обителях, с. 319).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поразмышляйте над идеей о том, что ко времени окончания великой борьбы каждое разумное существо во Вселенной, включая сатану и нечестивых, признает справедливость, честность и праведность Бога в Его действиях по отношению к греху и восстанию. Хотя нам нелегко постичь данную концепцию, что она говорит нам о Божьем характере, о реальности нравственной свободы, а также о святости и важности своболы в Божьей Вселенной?
- 2. Многие христиане отрицают существование сатаны, рассматривая его как старый предрассудок, которого придерживались примитивные люди, пытавшиеся объяснить зло и страдания в мире. Подумайте о том, насколько велико это заблуждение. Трудно представить, каким должно быть христианство, чтобы отвергать реальность силы, так часто изображенной в Библии, особенно в Новом Завете. Что это говорит нам о том, насколько некоторые церкви подвержены влиянию постмодернизма и секуляризации? Чему можем научиться мы, адвентисты седьмого дня, на чужих ошибках, чтобы нам не стать жертвами того же обмана? Можно ли вообще говорить о великой борьбе, отрицая существование сатаны?

#### Сила веры

Я родом из влиятельной семьи, которая поклоняется каменным богам. Мы живем в центральной части Индии. Мои родители хотели дать мне самое лучшее образование и поэтому записали меня в среднюю школу адвентистов седьмого дня. Мы тогда еще не знали значения слова «адвентист».

Мне нравилась эта школа, и я быстро обрел там друзей. Один мой друг, Амит, в субботу пригласил меня к себе. Я удивился тому, что он и его семья не смотрели телевизор, а вместо этого говорили о чем-то, что называется «шабат». Когда я спросил Амита, что такое «шабат», он пригласил меня в церковь в следующую субботу. Я был любопытный человек, поэтому с радостью согласился.

В церкви я узнал некоторых людей, которых знал по школе. К моему удивлению, проповедь была о субботе. Пастор читал библейские тексты и объяснял, почему суббота является особым днем. Я не знал Христа, но к тому времени, когда мы ушли из церкви, я понял значение субботы.

Каждую неделю я вместе с Амитом ходил в церковь. Мне нравилось богослужение, гимны приносили мне мир. Библейские уроки были простыми, но глубокими. Христианство сильно отличалось от религии моей семьи.

Я часто присоединялся к семье моего одноклассника, чтобы поклоняться Богу. Они объясняли трудные библейские тексты, и я начал читать Библию. Библейская история создания мира значительно отличалась от того, чему я был научен. Я знал, что должен последовать за Богом, а не за богами моей семьи.

Я сказал родителям, что решил следовать за Иисусом и уже не стану поклоняться богам, которым когда-то поклонялся. Но они сдались не сразу. Однажды они попросили меня поехать с ними совершить религиозное паломничество, как они сказали, им нужна была помощь с сумками. Но когда я понял, что они хотят, чтобы я принял участие в религиозных обрядах, я не стал с ними спорить, а просто сошел с поезда на следующей станции и вернулся домой.

По возвращении домой родители спросили, почему я оставил их. Я объяснил, что Бог запрещает поклоняться другим богам. В течение пяти часов я, как мог, рассказывал о Боге-Создателе, о жизни и смерти Иисуса Христа, о Втором пришествии. В конце нашей беседы родители согласились. Они не поняли мою новую веру, но позволили мне следовать моим убеждениям.

Я благодарен Богу за то, что Он привел меня в адвентистскую школу. Это изменило мою жизнь. Сейчас я обучаю молодых людей, зная, что они могут делиться своей верой со своими семьями. Это мой способ служения.

Наши миссионерские пожертвования помогают строить сильные адвентистские школы по всему миру, в которых тысячи молодых людей каждый год принимают Христа. Спасибо за вашу жертвенность.

# УРОК 13 21–27 ДЕКАБРЯ

# Проповедь из святилища

Библейские тексты для исследования:

Евр. 10:19–25; Евр. 4:16; Исх. 24:8; Иак. 4:7, 8; Ин. 13:34.

#### Памятный стих:

«И имея великого Священника над домом Божиим, да приступаем с искренним сердцем, с полною верою, кроплением очистив сердца от порочной совести и омыв тело водою чистою» (Евр. 10:21, 22).

В послании к Евреям отрывки относительно христианской веры чередуются с отрывками, касающимися христианской жизни. Другими словами, теология имеет практическое применение. Вера ведет к жизни по вере. Изобразив величественную картину Христа как нашей Жертвы и нашего Первосвященника (Евр. 7:1–10:18), автор послания побуждает и увещевает верующих жить в согласии с этими истинами. Такое увещевание особенно ярко изложено в Евр. 10:19–25.

На греческом языке этот отрывок представляет собой одно длинное сложное предложение. Оно включает два основных факта, ведущих к трем призывам, каждый из которых начинается словом «будем» («да») и каждый содержит уже знакомую цепочку — вера, надежда, любовь. Также каждый фрагмент, начинающийся словом «будем», являет еще одну грань христианской веры.

На этой неделе мы будем изучать Евр. 10:19–25 и практические наставления данного отрывка, касающиеся христианской жизни.

## Доступ в небесное святилище

| жда должна оказывать на нашу жизнь и нашу веру?                |
|----------------------------------------------------------------|
| ставлена в текстах и, что более важно, какое влияние эта наде- |
| ступ верующие и что это значит для нас? Какая надежда пред-    |
| прочитаите Евр. 4:16; 6:18-20; и 10:19-21. К чему имеют до-    |

Верующие имеют духовный доступ к небесному святилищу, к самому престолу Божьему. Мы можем стремиться приблизиться к Богу, ибо этот доступ стал возможным благодаря крови Христа и Его первосвященническому служению ради нас. Тексты заверяют нас в том, что для нашей души есть надежда — Иисус Христос, Который находится в присутствии Бога (Евр. 4:14–16; 6:18–20). Гарантией для нас является то, что Христос получил полный доступ к Богу после того, как стал нашим небесным Первосвященником (Евр. 6:20). При инаугурации Христос воссел на небесный престол. Этот образ свидетельствует о Его царском статусе (Откр. 3:21).

Добрая весть для нас состоит в том, что наш Представитель находится в присутствии Отца. Ради нас совершает служение не простой земной священник, который сам является грешником. У нас есть лучший Первосвященник. Ничто не отделяет Отца от Сына. Христос совершенен и безгрешен, поэтому не нужна завеса, которая бы заслоняла Божью святость от Иисуса, нашего Первосвященника (Евр. 10:20).

«Как понимать слово "заступничество"? Это золотая цепочка, которая соединяет слабого человека с престолом безграничного Бога. Прошение человека, за которого умер Христос, восходит к Богу через Иисуса Христа, Который искупил его Своей собственной кровью. Наш великий Первосвященник вменяет Свою праведность искреннему просителю, и молитва Христа соединяется с молитвой человека» (Э. Уайт. Дабы мне познать Его, с. 78).

У нас есть уверенность в том, что мы можем иметь близкое общение с Отцом исключительно благодаря тому, что совершил и совершает ради нас Иисус!

Что означает ходатайство Иисуса за нас в небесном святилище? Почему нам так необходимо это ходатайство?

понедельник, 23 декабря

## Очищенные и искренние

| Прочитайте Евр. 10:22. Какие условия приближения к Б | огу |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|--|--|
| в небесном святилище приводятся в тексте?            |     |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |     |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |     |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |     |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |     |  |  |  |  |  |  |

Согласно этому стиху, приближаясь к Богу, верующие должны выполнить четыре условия:

- 1. Приступать с искренним сердцем. Сердце в Священном Писании может означать и наше внутреннее естество, и наши мысли, мотивы, эмоции, волю и характер. Бог желает, чтобы мы были искренни. Однако сердце может стать искренним, только если оно очищено. Это не значит, что мы безгрешны. Это значит, что мы стремимся отражать характер Христа.
- 2. Приходить с полною верою. Как мы увидели в теме за воскресенье, у нас нет причин сомневаться в том, что мы получим доступ к Богу.
- 3. «Кроплением очистив сердца от порочной совести». Выражение «кропление сердца» соответствует языку святилища, ибо указывает на кропление людей кровью, когда скиния находилась в пустыне (Исх. 24:8; Лев. 8:23, 24; Евр. 9:19). И личности, таким образом окропленные и облеченные в особую одежду, посвящались для особого служения (см. Лев. 8:30). Этот обряд делал людей ритуально чистыми, но не мог очистить их совесть (Евр. 9:9, 13). Однако очищение, происходящее в истинной скинии на небесах, это очищение совести

кровью Христа (*Евр. 9:14*). Такое очищение символизирует оправдание раскаявшегося грешника. Наша совесть становится чистой, потому что мы прощены.

4. Приходить, омыв тело водою чистою. Это аллюзия на христианское крещение, но данное высказывание имеет и другой смысл: очищение «банею водною, посредством слова» (Еф. 5:26), то есть посредством чтения Библии и применения ее принципов в нашей жизни.

В текстах Иак. 4:7, 8 автор призывает своих читателей оставить нерешительную, двойственную позицию. Очевидно, они утратили некую целеустремленность и искренность по отношению к Богу. Они пошли на компромисс и находятся в реальной опасности. Иаков использует язык, связанный с чистотой в святилище. Это действительно концепция святилища, утверждающая, что войти в присутствие Бога возможно, только когда имеет место очищение.

Мы знаем, что только Бог может очистить наши сердца. Какие нелегкие решения мы должны принять, чтобы позволить Господу совершать дело благодати в нашей жизни?

вторник, 24 декабря

## Вера: имейте дерзновение

Прочитайте еще раз Евр. 10:19-25. В этом отрывке вновь и вновь звучит одна тема — дерзновение. Греческое слово, обозначающее «дерзновение» (*Евр.* 10:19), указывает на смелость, мужество, бесстрашие, твердое упование. В Новом Завете оно отражает наши новые взаимоотношения с Богом.

Изначально это слово указывало на открытость или искренность речи, что в данном контексте может означать свободное приближение к Богу в молитве. Такая открытость во взаимоотношениях с Богом производит в нас радостное упование. Причина и цель нашего упования состоит в том, что на небесах у нас есть Первосвященник, через Которого мы имеем доступ в присутствие Бога. Этот доступ ничем не ограничен, ничем не закрыт, разве что нами и нашими неправильными

решениями. Мы имеем приглашение прийти в небесное святилище.

Откуда проистекает такая смелость? Это не результат наших усилий, но опять-таки осознание того, что кровь Иисуса открыла нам доступ в присутствие Бога.

| • | аписаны и другие тексты, говорящие оо<br>озновении: Евр. 3:6, 14; 4:16; 6:11; 11:1. |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------|
|   |                                                                                     |
|   |                                                                                     |

Упование и дерзновение исходят не от нас самих, а от Христа. Они зависят не от того, кем являемся мы, а от того, Кто наш Посредник. Интересно заметить, что верующий должен приступать к Богу в «полновесной надежде», «с полною верою» (Евр. 6:11; дословный перевод; 10:22). Понятно, что новый путь, навсегда открытый смертью Иисуса, непременно приведет к полной вере. Ничего меньшего не ожидается.

Есть два пути обретения христианского дерзновения и сохранения веры. Один пролегает через саму веру ( $E\phi$ . 3:12); другой — через добросовестное христианское служение окружающим (1 Тим. 3:13). Оба аспекта важны и необходимы. И в послании к Евреям неизменная вера и практическое применение христианства идут рука об руку. Христианская жизнь никогда не отделяется от христианской веры.

Какие жизненные обстоятельства ослабляют ваше упование на Бога и на Его благую волю относительно вас? Что вы можете сделать, дабы защитить себя от этой духовной опасности?

## Надежда: будьте тверды и непоколебимы

Просмотрите приведенные ниже тексты. Что у них общего? Чего должны держаться верующие?

| Евр. 3:6   |  |
|------------|--|
| Enn 2:1/   |  |
| Евр. 4:14  |  |
| Евр. 6:18  |  |
| Евр. 10:23 |  |

Помимо дерзновения важно сохранять и поддерживать дарованную нам надежду. В послании к Евреям звучит серьезный призыв твердо держаться веры и надежды. Можно предположить, что некоторые верующие сбились с пути христианской веры и надежды. Апостол побуждал их возвратиться. В текстах перечислено то, чего следует держаться: надежда, вера, упование и исповедание. Все эти слова относятся к христианской вере. Мы можем иметь все это, потому что наша надежда не в нас самих, а в Иисусе и в том, что Он совершил для нас. Как только мы забудем эту важную истину, мы непременно потеряем наш якорь.

Приведенные тексты побуждают нас быть твердыми от начала (*Евр. 3:14*) и до конца (*Евр. 3:6, 14; 6:11*). Держаться «неуклонно» своего исповедания (*Евр. 10:23*) — значит проявлять неизменную, непоколебимую веру. Какими бы ни были обстоятельства, наша надежда остается незыблемой, наше посвящение Богу — неизменным, ибо мы уповаем на Его верность. Он исполнит то, что обещал.

Верность Бога Своему Слову незыблема. Он исполнил обещание, данное Аврааму и Сарре (см. также Рим. 4:19–21); Он исполнил обещание о Первом пришествии Христа (Гал. 3:19); Он также исполнит обетование о Своем возвращении (Евр. 12:26). Однако окончательным Божьим обетованием является вечная жизнь, обещанная еще прежде вековых времен (Тит. 1:2; 1 Ин. 2:25).

Божья верность непоколебима. Даже «если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может» (2 Tum. 2:13).

Наша неверность или неверие не меняет Божьей верности, ибо верность является частью Божественной природы. Наше нравственное падение не лишает Божьи обетования их силы. Эти обетования будут по-прежнему доступны, однако на тех условиях, которые определяет Священное Писание.

Наши грехи так легко ввергают нас в разочарование. Как мы можем преодолевать наши грехи и не сдаваться, когда падаем?

четверг, 26 декабря

## Любовь: ободряйте друг друга

«Будем внимательны друг ко другу, поощряя к любви и добрым делам» (Евр. 10:24).

Увещевание, записанное в Евр. 10:23, касается каждого отдельного верующего, а следующий стих (Евр. 10:24) уже рассматривает общество верующих. Мы не идем по христианскому пути в одиночку, поэтому должны заботиться друг о друге.

Необходимость проявлять друг к другу любовь является непреложной составляющей христианского поведения (*Ин.* 13:34; 35; Гал. 5:13). Однако любовь друг к другу не появляется сама по себе. Любовь — это нежное растение, которое следует старательно взращивать. Мы призваны проявлять внимание к нашим собратьям и искать возможности побуждать их любить окружающих и делать добрые дела. К сожалению, греховной человеческой природе легче раздражать и вызывать вражду, чем вдохновлять на проявление христианской любви, не так ли?

Давайте же объединим наши усилия на благо общества, чтобы благодаря нашей любви окружающие в свою очередь также проявляли любовь и творили добрые дела.

|      | . 10:24, 25.<br>анием веруі | Как любовь<br>ощих? | и добрые | дела | взаи- |
|------|-----------------------------|---------------------|----------|------|-------|
|      |                             |                     |          |      |       |
| <br> |                             |                     |          |      |       |

Послание к Евреям подчеркивает, что мы можем выражать любовь друг к другу в посещении христианских собраний. Если человек не приходит на поклонение, как он может исполнить Христов закон любви? Некоторые люди думают, что у них есть «уважительные» причины не посещать христианские собрания. Однако послание к Евреям, затрагивая этот больной вопрос, предостерегает верующих, что фактически собственная апатия удерживает их в стороне от общины. Если человек захочет, он всегда может найти причины, чтобы избежать посещения церкви или других христианских мероприятий. Однако все причины меркнут в сравнении с причиной, по которой нужно приходить: быть благословением для окружающих.

Эта причина становится все более весомой по мере приближения дня Второго пришествия. В начале отрывка Евр. 10:19–25 автор увещевает верующих приблизиться к Богу, входя в небесное святилище, а в завершение напоминает о том, что день Господень приближается. Возвращение Христа всегда должно быть наибольшим стимулом христианского поведения.

Кого из общины вы хотели бы ободрить своими словами, делами или просто присутствием? Если вы имеете серьезное намерение сделать это, то можете совершить большие перемены в жизни людей и получить благословения для себя.

пятница, 27 декабря

## Для дальнейшего изучения

«Посредник в Своем служении и труде значительно превышал в достоинстве и славе земное священство... Спаситель должен был быть Посредником, стоять между Всевышним и Его народом. Благодаря этому был открыт путь, посредством которого виновный грешник мог найти доступ к Богу через посредничество Другого. Обремененный виной грешник не мог прийти сам, со своими заслугами. Один только Христос мог открыть путь, принеся жертву, соответственную требованиям Божественного Закона. Он был совершенен, не запятнан грехом. Он был без пятна и порока. Степень ужасных

последствий греха осталась бы неузнанной, если бы не было даровано средство исцеления, средство безмерной ценности» (Э. Уайт. Дух пророчества, т. 2, с. 11).

«Вера в искупление и ходатайство Христа будет сохранять нас твердыми и непоколебимыми среди искушений, которые давят на нас» (Э. Уайт. *Библейский комментарий АСД*, т. 7A, с. 484).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Просмотрите послание к Евреям. К каким определенным действиям, являющимся непосредственным результатом нашей веры, призывает нас эта книга?
- 2. Поразмышляйте о том, что мы имеем свободный доступ к Богу. Что это значит? Как это должно влиять на нашу жизнь, особенно когда мы искушаемы или разочарованы своим духовным состоянием?
- 3. В чем разница между глубокой верой и самонадеянностью?
- 4. Поразмышляйте над следующей строкой из цитаты Э. Уайт, приведенной в уроке за пятницу: «Степень ужасных последствий греха осталась бы неузнанной, если бы не было даровано средство исцеления, средство безмерной ценности». Что это говорит нам о том, насколько страшен грех, ведь он потребовал, чтобы за него была уплачена безмерная цена жизнь Иисуса? Как мы понимаем идею «безмерной ценности»? Как тот факт, что Иисус является Творцом, помогает нам понять эту удивительную истину? Разве может наша жизнь оставаться без изменений, когда нам открыта такая истина!? Разве можем мы, зная эту истину, не хотеть поделиться ею с окружающими!?
- 5. Как мы можем развивать духовную дружбу, чтобы побуждать друг друга к большей любви и добрым делам? Какую духовную пользу вы получаете от посещения собраний? Что бы вы утратили, если бы не могли разделять поклонения с другими христианами, посещающими церковь?

#### Я желаю служить!

Маргуан любит Иисуса и хочет, чтобы каждый узнал о Нем. Когда ему было пять лет, он хотел научиться читать, поэтому сам читал Библию. Как-то он попросил пастора дать ему работу в церкви. Пастор предложил ему рассказывать детские истории. Маргуан выполнял эту работу очень хорошо, и его попросили рассказывать чаще. Однажды пастор попросил его сказать проповедь.

- Я? Мне ж только восемь лет, удивленно сказал мальчик.
- Неважно, сколько тебе лет, улыбнулся пастор. Бог может использовать каждого желающего.

«Я просто ребенок, — подумал Маргуан. — О чем я могу проповедовать? И будут ли меня, ребенка, слушать?»

Маргуан обещал молиться об этом.

Бабушка Маргуана рассказала ему о проповеднике Иеремии, который тоже думал, что слишком молод, чтобы проповедовать, но Бог сказал ему, что он должен делиться Божьей любовью со всеми, с кем встречается. Маргуан решил, что это Бог просит его проповедовать. Отец Маргуана помог ему написать первую проповедь, и затем Маргуан выучил ее.

Маргуан немного переживал во время проповеди. Но он помнил Божьи слова, сказанные пророку Исаии: «И Я вложу слова Мои в уста твои». Маргуан знал, что Бог был с ним, и его беспокойство ушло.

Люди из других церквей в его городе слышали о мальчикепроповеднике и пригласили его проповедовать в их церквах. Маргуан принял приглашение, так как обещал Богу, что будет делать все, что Он скажет. Он молился, чтобы его проповедь была благословением для всех слушающих.

Когда Маргуану было двенадцать лет, пастор предложил ему новое испытание.

— Церковь планирует трехнедельный семинар по Откровению, и мы бы хотели, чтобы ты провел его, — сказал пастор.

Подготовить и сказать двадцать одну проповедь — большая ответственность для подростка. Маргуан молился об этом и был уверен, что Бог хочет, чтобы он сделал это.

Церковь проводила встречи в арендуемом зале. В день открытия этой программы пришло 250 человек. Многие приходили каждый вечер, чтобы послушать мальчика, проповедующего Слово Божье.

— Я научилсятому, что если есть желание, то Богможет использовать каждого для распространения Его любви,— говорит Маргуан. — И неважно, какого вы возраста; Иисус хочет, чтобы у вас было желание служить Ему.

Иисус благословил нас истинами, которые не знают еще миллионы людей. Наш долг — делиться этими истинами. Мы можем рассказывать другим, мы можем молиться о них и жертвовать для того, чтобы те, кого мы никогда не встретим, имели шанс услышать о Божьей любви.

Маргуан Башанан делится своей верой в городе Арканзас, Соединенные Штаты Америки.

#### Материал для встреч в малых группах

#### M. A. OTT

## СЕМЬЯ И ДОМ РОДИТЕЛИ И ДЕТИ (ЧАСТЬ 2)

| Урок № 1  | РОДИТЕЛЬСКОЕ НАСЛЕДСТВО ДЛЯ ДЕТЕЙ                           |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| Урок № 2  | РОДИТЕЛИ В РОЛИ САДОВНИКОВ                                  |
| Урок № 3  | ПОМОЩЬ В ВОСПИТАНИИ ДЕТЕЙ                                   |
| Урок № 4  | БУДЬТЕ ДРУГ ДЛЯ ДРУГА ПОДДЕРЖКОЙ: НОСИТЕ БРЕМЕНА ДРУГ ДРУГА |
| Урок № 5  | БЕЗОПАСНОСТЬ СЕМЬИ                                          |
| Урок № 6  | КАКИМ НЕ ДОЛЖЕН БЫТЬ МУЖ (1)                                |
| Урок № 7  | КАКИМ НЕ ДОЛЖЕН БЫТЬ МУЖ (2)                                |
| Урок № 8  | ВЛИЯНИЕ МАТЕРИ НА РЕБЕНКА В ПЕРИОД<br>БЕРЕМЕННОСТИ          |
| Урок № 9  | ЗАБОТА О МАЛЕНЬКИХ ДЕТЯХ                                    |
| Урок № 10 | ГЛАВНАЯ ОБЯЗАННОСТЬ МАТЕРИ — ВОСПИТАНИЕ ДЕТЕЙ               |
| Урок № 11 | MAYEXA                                                      |
| Урок № 12 | ХРИСТОС ОБОДРЯЕТ МАТЕРЕЙ                                    |
| Урок № 13 | ЕДИНЫЙ ФРОНТ                                                |

# РОДИТЕЛЬСКОЕ НАСЛЕДСТВО ДЛЯ ДЕТЕЙ

#### Вступление

«Физическое и умственное состояние родителей передается их потомству. Этому не уделяется должного внимания. Если склонности родителей находятся в противоречии с физическими законами, то вред, который они причиняют себе, отразится на будущих поколениях».

#### Ломка льда

**Наследственность** — это способность живых организмов передавать различные характерные качества своим потом-кам. Иными словами, это передача имеющейся генетической информации от родителя к ребенку.

Какие качества (особенности) своих родителей вы явно наблюдаете в себе?

#### Изучение Слова Божьего

- Иез. 18
- ХД гл. 26
- 1. Господь обещает Свое благоволение праведнику, даже если его предки были нечестивы. Но Господь не ограничивается этими генеалогическими определениями. Во второй половине главы Он возвещает великое откровение милости к кающимся. Какое именно?

«Очень многое зависит от родителей. Их жизнь определяет, будут ли дети, которых они родили в мир, благословением или проклятьем»?

2. Могли бы вы, не задумываясь, назвать некоторые особенности родителей, которые становятся для детей благословением? А проклятием?

«Чем благороднее стремления, чем выше умственные и духовные способности и лучше физическое развитие родителей, тем богаче будет жизненный багаж, который они передадут своим детям».

3. Может ли на яблоне вырасти груша? Встречаются ли семьи неблагополучные, бедные, с «трудными» и необразованными родителями, у которых вырастают хорошие и умные дети?

«Совершенствуя все лучшее, что у них есть, родители оказывают влияние на формирование общества и на возвышение будущих поколений»

«Если выявить истинную причину многих преступлений этого времени, то окажется, что она кроется в невежестве отцов и матерей, которые проявляют безразличие».

- 4. Какие советы вы могли бы дать родителям, которые намерены сделать для своих детей все самое лучшее? С чего им лучше начать?
  - 5. Что имеет в виду автор, говоря о невежестве родителей?
- «Роскошная жизнь и употребление вина портят кровь, разжигают страсти и вызывают различные заболевания. Но зло на этом не кончается. Родители передают болезни по наследству своему потомству».
- 6. Научно доказанный факт это существование наследственных заболеваний, обусловленных хромосомными и генными мутациями (нарушениями). Для развития некоторых заболеваний достаточно одного поврежденного гена, для формирования других комбинации из нескольких деформированных генов. Генетики утверждают, что по наследству может передаваться даже склонность к депрессиям.

Как можно «повредить ген»?

7. Исследователи из Института Сенгера в Кембридже провели анализ тканей легкого пациента, в клетках которого было обнаружено около 23 тысяч мутаций ДНК. Все они были вызваны воздействием токсинов табачного дыма и накоплены в течение жизни. (The Independent)

«Как правило, всякий невоздержанный человек, воспитывающий детей, передает по наследству свои порочные наклонности и телесные недуги; дети получают горькое наследство: физические болезни, слабоумие, которые передаются от отца к сыну и из поколения в поколение, умножая боль и страдание в мире».

8. Дайте определение слову «невоздержание». Как этот порок можно диагностировать в самом себе?

«Стараясь подавить и исправить в своих детях наследственные наклонности ко злу, родители должны проявлять особое терпение, настойчивость и любовь».

9. Когда у ребенка проявляются отрицательные черты, которые он унаследовал от своих родителей, должны ли они горячиться по поводу того, что в потомстве отобразились их собственные недостатки?

«Нет и еще раз нет! Пусть родители внимательно следят за собой, остерегаясь всякой грубости и резкости, чтобы эти недостатки больше не проявлялись в их детях».

#### Заключение

«Проявляйте кротость и доброту Христа, общаясь со своевольными детьми. Всегда помните, что они унаследовали свое упрямство от отца и матери. Будьте снисходительны к детям, которые переняли вашу черту характера».

«Родители должны всецело полагаться на силу Христа, чтобы исправить порочные наклонности, которые передались их детям».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я буду молиться Господу о том, чтобы оказывать только доброе влияние на тех, кто окружает меня.
- 2. Я никогда не буду винить своих родителей за те или иные наследственные черты, которые я вижу в себе. Теперь я знаю это не приговор!
- 3. Я буду просить Спасителя изменить мой характер, чтобы удостоиться вечной жизни.

## РОДИТЕЛИ В РОЛИ САДОВНИКОВ

#### Вступление

Ребенок учится тому, Что видит у себя в дому. Родители — пример ему. ...Не волк воспитывал овец. Походку раку дал отец. Коль видят вас и слышат дети, Мы за дела свои в ответе. И за слова: легко толкнуть Детей на нехороший путь. Держи в приличии свой дом, Чтобы не каяться потом.

(Себястьян Брант)

#### Ломка льда

Приходилось ли вам работать в саду? Выращивать цветы или овощи? Каких правил нужно придерживаться, чтобы результат затраченных усилий принес удовлетворение?

#### Изучение Слова Божьего

- 1 Цар.2:20-24
- ХД гл. 32
- 1. Какими словами можно охарактеризовать Анну и Елкану как родителей?

(А священника Илия?)

2. Почему маленький Самуил стал великим человеком несмотря на самое негативное окружение?

«Господь доверил родителям торжественное, священное дело... Он ожидает от них, что они будут бережно и заботливо воспитывать свое потомство».

3. Почему воспитание детей названо «торжественным, священным делом»? Поясните эти понятия.

«Он ожидает от них, что они будут бережно и заботливо воспитывать свое потомство, сеять доброе семя и решительно удалять всякий сорняк».

- 4. Облеките иносказательный язык отрывка в реальные принципы воспитания детей.
- 5. Что произойдет, если «сорняки» в характере и поведении детей не удалять?

«Родители, ваш дом — это главное поле, на котором мы призваны трудиться. Дорогие растения в домашнем саду требуют вашей главной заботы. Вам поручено наблюдать за душами и давать за них отчет. Внимательно обдумайте свое дело, его характер, значение и результат».

6. Знакомы ли вам родители, которые именно так и поступают? Что восхищает вас в них?

«Попадая под влияние мира, молодежь следует природным наклонностям своего ума».

- 7. Позволительно ли родителям надеяться, что, повзрослев, дети «остепенятся»?
- 8. Какой шанс (к примеру, из 10) могут иметь родители, полагая, что дети, оставив свои привычки, станут полезными людьми?

«Некоторые родители допускают, чтобы их дети приобретали скверные привычки, которые будут проявляться на протяжении всей жизни. Этот грех лежит на родителях».

- 9. С какого времени следует приступить к воспитанию ребенка? Как понять, является ли та или иная привычка «скверной»?
- 10. Есть ли какое утешение тем родителям, дети которых уже выросли и их «сад засеян», а «плоды» не радуют ни родителей, ни детей?

«Молодежи не должно быть позволено учиться добру и злу без разбора, полагаясь на то, что когда-то в будущем

добро возобладает и зло утратит свое влияние. Зло будет прогрессировать быстрее, чем добро».

- 11. Что такое добро? Что такое зло? Что дает нам основание быть уверенными в том, что наше мнение по тому или иному вопросу верно?
  - 12. Почему зло «прогрессирует быстрее, чем добро»?
- «Легче и намного безопаснее сеять чистое, доброе семя в сердцах своих детей, чем впоследствии уничтожать сорняки».
- 13. Почему именно «понятия» о чем-то являются «семенем»? Как направлять «представления» детей в верное русло?
  - 14. Кто является главным «агрономом» отец или мать?
- «В ранние годы жизни ребенка нужно тщательно подготавливать почву его сердца для орошения Божьей благодатью. Затем семена истины нужно осторожно высеять и заботливо ухаживать за ними».

«Слишком часто из-за преступной небрежности родителей сатана сеет свое семя в детских сердцах, и поспевает жатва стыда и горя. Мир сегодня лишен истинной доброты, потому что родители не могут удержать детей дома. Они не оберегают их от общения с беззаботными и опрометчивыми сверстниками».

#### Заключение

«Великое дело наставления, уничтожения никчемных и вредных сорняков является делом первостепенной важности. Если эти сорняки оставить, то они будут расти, пока не заглушат драгоценные растения моральных принципов и истины».

«Родители и учителя должны самым серьезным образом искать ту мудрость, которую Иисус всегда готов дать, потому что они имеют дело с человеческими умами в самый важный и впечатлительный период их развития».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я постараюсь непредвзято дать оценку той обстановке, в которой я вырос.
- 2. Я буду просить Господа о милости и прощении всех грехов моих родителей и моих собственных грехов.
- 3. Я хочу, по милости Бога, трезво оценить тот «сад», который создал я сам.
- 4. Я надеюсь, что по Своей любви Христос позволит мне исправить в нем все то, что еще поддастся корректировке.

# ПОМОЩЬ В ВОСПИТАНИИ ДЕТЕЙ

#### Вступление

У каждого из нас есть свои трудности и проблемы. Какими бы ни были эти проблемы, мы можем вспоминать Иисуса с уверенностью, зная, что Бог верен и исполнит все, что обещал. Он будет продолжать заботиться о нас... То, что обещал нам Бог, не может быть отменено, и эти обетования формируют основу надежды на Евангелие, которую мы имеем.

#### Ломка льда

1. Что такое обещание? Почему обещания, слово и поручительство обязательно нужно сдержать, выполнять?

#### Изучение Слова Божьего

- Мих. 7:5, 6; Мих. 8:20; Ис. Нав. 23:14
- ХД 33 гл.
- 1. Обещания часто оказываются ненадежными. Даже самые близкие друзья не всегда сдерживали свое слово. Но заставляет ли это с недоверием относиться ко всем обещаниям?
- «Ваш сострадательный Искупитель наблюдает за вами с любовью и пониманием, готовый услышать ваши молитвы и оказать вам помощь, в которой вы нуждаетесь».
- 2. Что значат эти слова для каждого отца? Для каждой матери? Почему Иисус действительно может сострадать родителям, хотя у Него не было семьи и детей?

Приведите примеры Его земной жизни.

«Ни одно дело не может сравниться с делом матери-христианки».

- 3. Понимает ли сама мать и ее ближайшее окружение, что тяжесть ее ноши больше, чем она сама может нести?
- 4. Кто может поддержать ее и подарить ей бодрость, надежду, отвагу и мудрость в самые трудные часы?

«Если бы матери чаще приходили ко Христу и больше доверяли Ему, то их бремена были бы легче и они нашли бы покой своим душам».

- 5. Почему мы не можем воспитывать правильно своих детей без Божьей помощи?
- 6. Имеет ли стремление нашей природы, унаследованной от Адама, которая всегда стремится к господству, к этому какое-то отношение?

«Родители должны понять, что когда они следуют Божьим указаниям в воспитании своих детей, то они получают помощь свыше. Они получают большие преимущества, потому что, обучая, они учатся сами».

7. Смогут ли дети, таким образом, побеждать природные и унаследованные склонности ко злу? Доказывает ли это современная наука? Можно ли «выключить» гены?

«Даже если характеры, привычки и обычаи родителей сформировались не по лучшему образцу, если уроки, полученные ими в детстве и юности, привели к неправильному развитию характера, то и тогда они не должны отчаиваться. Обращающая сила Божья может преобразовать унаследованные и приобретенные склонности, потому что религия Иисуса возвышает».

8. Расскажите о своем опыте преобразования вашего характера. Замечали ли вы изменения в других людях? Действительно ли религия Христа возвышает?

«Мать должна сознавать свою нужду в руководстве Святого Духа, чтобы она сама могла иметь истинный опыт повиновения Божьему пути и Его воле».

9. Каким, на ваш взгляд, должен быть «истинный опыт повиновения»? Каким может оказаться результат? Сравните: «она сможет стать мудрым, добрым, любящим учителем».

«Без человеческих усилий Божественные усилия тщетны. Бог будет действовать с силой, когда в доверчивой

зависимости от Него родители осознают ответственность, лежащую на них, и будут стараться правильно воспитывать своих детей».

10. Поясните слова «доверчивая зависимость». Какая ответственность лежит на родителях?

Бог «Сам исполнит ту часть работы, которую мать и отец не могут сделать».

«Родители, Бог не намерен совершать за вас работу в вашем доме, которую Он поручил вам».

«Родители никогда не должны, даже утомленные, проявлять нетерпение и раздражительность в своей работе».

#### Заключение

«Будем же наставлять своих детей в учении слова. Если вы воззовете, то Господь ответит вам. Он скажет: вот Я; что ты хочешь, чтобы Я сделал для тебя? Небо связано с землей так, что каждая душа может исполнить свою миссию. Господь любит этих детей. Он хочет, чтобы они были воспитаны с пониманием своего высокого призвания».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе и всегда

- 1. Я внимательно изучу 33-ю главу книги «Христианский дом».
- 2. Я буду благодарить Господа за Его обетования, удивительную любовь и расположение к людям.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы быть верным и преданным своему долгу человеком.
- 4. Я буду практиковать доверчивую зависимость и исследовать советы и обещания нашего Господа и Спасителя.

# БУДЬТЕ ДРУГ ДЛЯ ДРУГА ПОДДЕРЖКОЙ: НОСИТЕ БРЕМЕНА ДРУГ ДРУГА

#### Вступление

«Долг отца по отношению к детям нельзя перекладывать на мать. Если она исполняет свои обязанности, то для нее это будет достаточным бременем. Только трудясь в согласии, отец и мать могут выполнить работу, которую Бог передал в их руки»

#### Ломка льда

1. Перечислите обязанности матери семейства. Во сколько оценивается ее труд?

#### Изучение Слова Божьего

- Притч. 31
- ХД гл. 36
- 1. Как вы считаете, является ли образ «добродетельной жены» собирательным или такие женщины действительно существуют?
  - 2. Где найти не менее добродетельного мужа?
  - 3. Как стать добродетельным мужем?
- «Отец не должен освобождать себя от участия в воспитании своих детей для жизни и вечности. Он должен разделять эту ответственность».
- 4. Кто учит отцовству? Что значит «воспитание детей»? Что значит «воспитание детей для жизни»? Что значит «воспитание детей для вечности»?

- 5. Слово «воспитание» имеет корень «питать» кормить. Чем современные родители «питают» своих детей?
- «Существуют обязанности и для отца, и для матери. Родители должны проявлять любовь и уважение друг к другу, если хотят, чтобы эти качества развивались в их детях».
  - 6. Перечислите обязанности отца.
  - 7. Перечислите обязанности матери.
- 8. Долг взаимной любви и уважения... Почему этим долгом слишком часто пренебрегают в современных семьях? Можно ли между долгом и чувствами поставить знак равенства?
- «Отец должен воодушевлять и поддерживать мать ободряющим взглядом и ласковым словом в ее трудах и заботах».
- 9. Кто-то считает, что такое поведение недостойно мужчины. Никто не хочет быть «тряпкой». Аргументируйте свой ответ.
- «Старайтесь помогать своей жене разрешать конфликтные ситуации, в которых она оказывается».
  - 10. Почему это важно? Приведите примеры.
- 11. Оказываются ли жены и матери чаще в конфликтных ситуациях, чем мужья и отцы? Почему?
- «Будьте осторожны в своих словах, вырабатывайте в себе хорошие манеры, вежливость, доброту, и вы будете вознаграждены, поступая так».
- 12. Приведите примеры из своей жизни, когда такое поведение было вознаграждено.
- «Пусть жена сознает, что она может рассчитывать на большее расположение своего мужа, что он поддержит ее во всех трудах и заботах, что его влияние придаст ей силы, и ее бремя станет вдвое легче. Разве дети не принадлежат и ему так же, как ей?»
- 13. Зависит ли расположение мужа от жены или детей? Или расположение мужа и отца должно быть безусловным? Аргументируйте свой ответ.
- «Существует тенденция, что муж может уходить и приходить домой, когда захочет, ведя себя больше как пансионер, чем как управитель семейного круга».

14. Проследите причину существующей тенденции. Как разорвать порочный круг?

«Семейные обязанности священны и важны; и все же к ним относятся с усталым безразличием, смиряясь с обыденной монотонностью. Бесчисленные заботы и трудности начинают раздражать, если нет никакого разнообразия и перемен, и в силах мужа и отца дать жене отдых, которым он часто пользуется, если только он этого захочет, или, точнее сказать, если он сочтет это необходимым и желанным».

- 15. Какое разнообразие и какие перемены вы хотели бы видеть в монотонном однообразии жизни?
  - 16. Какой отдых могла бы предпочесть жена и мать?
- «Муж должен проявлять большой интерес к своей семье. Особенно нежен он должен быть в своих чувствах к слабой жене. Этим он может закрыть дверь для многих болезней. Ласковые, радостные, ободряющие слова станут более действенными, чем самые целебные средства. Они вселят мужество в сердца унылых и обескураженных, и счастье и свет, принесенные в семью добрыми делами и воодушевляющими словами, возместят затраченные усилия во много раз».
- 17. Подумайте о награде счастливой жизни в прекрасной семье. Есть ли что-то равноценное? Что может привлекать человека больше?

#### Заключение

«Муж должен помнить, что значительная часть бремени по воспитанию его детей лежит на матери, что многое в работе формирования их умов зависит от нее. Это должно вызывать у него самые нежные чувства, и он должен заботиться о том, чтобы облегчить ее бремя. Он должен поощрять ее полагаться на него и направлять ее ум к небу, где можно обрести силу, мир и вечный покой для утомленных. Он не должен приходить домой с насупленным видом, но своим присутствием должен приносить в семью свет и поощрять свою жену взирать на Бога и верить в Него. Объединившись, они могут претендовать на Божьи обетования и приносить в семью Его обильные благословения».

### Применение принципов в жизни

#### На этой неделе и всегда

- 1. Я буду помнить о том, что счастье в семье зависит и от меня тоже.
- 2. Я буду помнить о том, что не являюсь заложником неполноценного воспитания в родительской семье. У меня есть лучший пример для подражания.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы никакие трудности, заботы и переживания не были способны стереть с моего лица улыбку, когда я возвращаюсь домой.
- 4. Я хочу жить в счастливой семье, а для этого буду взирать на Бога и верить в Него.

### БЕЗОПАСНОСТЬ СЕМЬИ

#### Вступление

«Любовь имеет силу, потому что она Божественного происхождения. Кроткий ответ, который «укрощает гнев», любовь, которая «долготерпит, милосердствует», «покрывает множество грехов». Какому уроку мы научились бы благодаря этой исцеляющей силе, если бы в нашей жизни проявлялся этот дар! Как изменилась бы жизнь!

#### Ломка льда

Что такое безопасность семьи? Назовите пять возможностей, используя которые можно быть уверенным в безопасности семьи.

#### Изучение Слова Божьего

- Лк. 2:52
- ХД гл. 53
- 1. Что, по вашему мнению, значат слова «преуспевал в премудрости и возрасте и в любви»?
- 2. Какие составляющие личности человека соответствуют этим понятиям?
- «С мирской точки зрения деньги это власть; но с христианской точки зрения любовь это власть...».
- 3. Можно ли дать научное объяснение силе любви? В чем секрет этой силы? Приведите примеры.
- «Любовь это власть. В этом принципе задействованы умственные и духовные силы».
- 4. Почем любовь названа принципом? Разве любовь это не чувства?

- 5. Почему в этом принципе задействованы умственные и духовные силы, а об эмоциях (чувствах) даже не упомянуто?
- «Чистая любовь обладает особой силой творить добро и не может делать ничего, кроме добра».
- 6. Представьте себя живущим в семье, где каждый человек творит добро и ничего, кроме добра... Чувствовали бы вы себя в безопасности? Поясните ответ.
- 7. Что нужно для того, чтобы каждый член семьи был человеком, творящим добро и ничего, кроме добра?
- «Растение любви необходимо заботливо выращивать, иначе оно погибнет. Любой хороший принцип нужно лелеять, если мы хотим, чтобы он расцветал в душе».
- 8. Почему всему хорошему нужно учиться? Почему мир, согласие, любовь и счастье нужно «упорно насаждать»?
- «Все, что сатана насаждает в сердце зависть, ревность, скверные предположения, злоречие, нетерпимость, предубеждения, эгоизм, алчность и тщеславие, нужно искоренять».
- 9. Подумайте о том, какие растения «сатанинского происхождения» растут в вашем сердце? Как искоренить эти ядовитые ростки?
- «Дети нуждаются в добрых, ободряющих словах. Как просто матерям сказать сердечные, искренние слова, которые зажгут солнечный луч в сердцах малышей и помогут им забыть свои беды».
- 10. Действительно ли это просто? Почему многие матери так редко находят такие слова?
- 11. Как создать в семье «солнечную атмосферу»? Почему именно матери должны руководить этим процессом?
- 12. Можно ли утверждать: «Мать является для детей тем, чем Бог является для нас»?
- «Имея дело с детьми, никогда не действуйте под влиянием порыва. Пусть авторитет и привязанность сочетаются друг с другом».
- 13. Почему? Как сохранить авторитет родителей и привязанность детей и родителей друг к другу?
- «Чем менее привлекателен ребенок, тем больше следует вам проявлять к нему ласки и любви».
  - 14. О какой любви и каких недостатках ребенка идет речь?

«Избегайте необдуманных слов; не делайте даже намека на то, что кто-то не любит другого. Долг каждого члена семьи — быть приятным другим, говорить доброжелательно».

«Лучший способ научить детей уважать своих отцов и матерей — дать им возможность видеть, как отец проявляет нежное внимание к матери и как мать уважает и чтит отца».

#### Заключение

«Когда мать приобрела доверие своих детей и научила их любить ее и повиноваться ей, то она преподала им первый урок христианской жизни. Они должны так доверять и повиноваться своему Спасителю, как они доверяют и повинуются родителям. Любовь, которую проявляют родители, верно заботясь о детях и правильно воспитывая их, в слабой мере отражает любовь Иисуса к Своему верному народу.

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я постараюсь переосмыслить понятие «любовь».
- 2. Я оценю свое поведение с точки зрения «любовь это сила творить добро всегда».
- 3. Я буду молить Господа послать мне этот чудесный дар любовь.
- 4. Я буду умолять Его изменить мое сердце и уничтожить в нем все «ядовитые растения».

6 СШ 04-2013 161

# КАКИМ НЕ ДОЛЖЕН БЫТЬ MУЖ (1)

#### Вступление

«Многие мужья недостаточно понимают и оценивают заботы и трудности, с которыми имеют дело их жены».

Исследователи подсчитали, сколько стоит труд домохозяйки. Учитывая среднестатистические зарплаты кухарок, нянек, горничных и прачек, специалисты рассчитали потенциальную оплату труда домохозяек  $-29\,800$  евро в год.

#### Ломка льда

- 1. Что испытывает человек, которого несправедливо обвиняют или подвергают критике?
- 2. Почему женщина страдает от критических замечаний, даже справедливых, больше, чем мужчина?

#### Изучение Слова Божьего

- 1 Цар. 25
- ХД гл. 37
- 1. Хотя в этой истории не упоминается о взаимоотношениях между мужем и женой, какое предположение о семейной жизни Авигеи, тем не менее, можно сделать?
- «Они (отцы) пренебрегают своим долгом и, таким образом, взваливают тягостное бремя на мать, в то же время чувствуют себя свободными критиковать и осуждать ее действия, основываясь лишь на своей оценке».
  - 2. В чем заключается долг отца семейства?
  - 3. Какой долг отца нельзя перекладывать на мать?

«Даже тогда, когда ее огромные усилия должны быть по достоинству оценены и одобрены, чтобы ее сердце обрело радость, над ней повисает туча скорби и осуждения, потому что ее муж, пренебрегая своим долгом, рассчитывает на то, что она справится за двоих, доставляя ему удовлетворение, независимо от обстоятельств»

- 4. Может ли один родитель «справиться за двоих», когда речь идет о воспитании детей?
- 5. Почему, согласно социологическим данным, наблюдается активный рост этой тенденции в обществе? (Рост семей с одним родителем).

«Многие мужья недостаточно понимают и оценивают заботы и трудности, с которыми имеют дело их жены, проводя весь день, словно в заточении, в бесконечном круговороте домашних дел».

6. Интернет-ресурс alljoinon.com провел опрос 4 000 домохозяек с целью выяснить, какую ежедневную работу и в каком объеме они выполняют.

Опрос показал, что в среднем женщина тратит 237 минут (4,55 часа) ежедневно на заботу о детях: одеть, накормить, отвести в школу, встретить, уложить спать.

- 71 минута уходит на уборку: пропылесосить, вытереть пыль, помыть полы, ванну и туалет.
- 14 минут домохозяйки заправляют постели.
- На кухне за приготовлением пищи они проводят 63 минуты, и 28 минут за мытьем посуды.
- 39 минут уходит на распределение семейного бюджета и оплату всех необходимых счетов.
- 89 минут в неделю домохозяйки ходят по супермаркетам и закупают необходимые продукты.
- 71% опрошенных женщин считают, что их ежедневную работу по дому можно легко приравнять к полному рабочему дню в какой-либо организации. А 66% респондентов пожаловались, что родные не замечают и недооценивают их труд.

«Требовательный муж может снизойти до того, чтобы взять ребенка из рук усталой жены... Он не остановится,

чтобы поразмыслить над тем, сколько матери приходится выносить из-за капризов малыша, но нетерпеливо зовет: «Эй, мама, возьми своего ребенка». Разве этот ребенок не его тоже? Разве не повелевает ему природный долг терпеливо нести свою часть беремени, воспитывая своих детей?»

- 7. Требовательный человек это, согласно словарю русских синонимов, человек разборчивый, прихотливый, капризный, привередливый, строгий, взыскательный.
  - 8. Какие советы вы можете дать требовательному мужу?
- 9. Согласны ли вы с рекомендациями автора требовательному мужу: «В чем вы нуждаетесь, весьма нуждаетесь, так это в любви и терпении, и в меньшей мере в решительности, чтобы подкреплять свою позицию словом и делом»? Почему?

«Следуя своим нынешним путем, вы, вместо того чтобы быть хозяином в доме, сделаетесь диктатором, который только и может, что притеснять и мучить других».

10. Как не превратиться в семейного диктатора? Отличительные черты: он считает, что знает все лучше жены. Ее мнение его не интересует. Он принимает решения, опираясь исключительно на себя. Он проявляет давление даже в таких рядовых вопросах, как выбор прически и гардероба. При этом абсолютно не понимает страданий жены — ведь он ее любит и заботится о ней. Ему совершенно невдомек, что его чувства к жене уже давно похожи на трепетное отношение хозяина к домашнему любимцу.

#### Заключение

«Пытаясь заставить других во всем поступать согласно вашим понятиям, вы часто делаете больше вреда, чем если бы уступили в этих ситуациях. Это справедливо даже тогда, когда ваши понятия сами по себе верны, но во многих случаях просто не применимы; они слишком надуманны, что является результатом ваших специфических черт, поэтому вы совершаете ошибки решительно и безрассудно.

Вы имеете свою точку зрения на то, как управлять своей семьей. Вы проявляете независимую, произвольную власть,

которая подавляет свободу воли окружающих вас людей. Вы считаете, что достойны быть главой своей семьи, и сознаете, что ваше главенство позволяет вам управлять всеми в доме, — так рабочий управляет машиной. Вы присваиваете себе власть и навязываете ее другим. Это не угодно Небу и огорчает сострадательных ангелов. В семье вы ведете себя так, как будто вы один способны управлять. Вы обижаетесь, когда ваша жена осмеливается противиться вашему мнению или оспаривает ваши решения».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я постараюсь понять, каким человеком я на самом деле являюсь.
- 2. Я постараюсь оценить свои способности к конструктивной, а не деструктивной критике.
- 3. Я буду молить Господа о прощении, если я до сих пор не понимал и верно не оценивал ответственности женщин матерей.
- 4. Я буду просить Бога о милости, чтобы я мог стать еще более полезным и достойным членом своей семьи.

# КАКИМ НЕ ДОЛЖЕН БЫТЬ МУЖ (2)

#### Вступление

«Если муж деспотичен, требователен, критичен по отношению к своей жене, то он не может завоевать ее уважения и привязанности, и супружеские отношения станут ей ненавистны. Она не будет любить своего мужа, потому что он не хочет стать ей добрым другом. Мужья должны быть заботливыми, внимательными, постоянными, верными, сострадательными. Они должны проявлять любовь и сочувствие».

#### Ломка льда

Можно ли стать хорошим мужем? Достаточно ли для этого осознать свои стремления и приложить к достижению цели все возможные усилия?

### Изучение Слова Божьего

- 1 Цар. 1:1-18
- ХД гл. 37
- 1. Каким мужем был Елкана? Понимал ли он свою супругу?
- «Мужья, давайте своим женам возможность жить духовной жизнью».
- 2. Почему духовная жизнь матери и жены в семье напрямую связана с мужем?
- 3. Что приобретет семья, если мать и жена будет жить духовной жизнью?
- «Многие (мужья) потворствуют своей привычке раздражаться и выглядят, как взрослые дети. Они лелеют негативные чувства, суживая и ограничивая сферу жизни своими

вечными недовольствами. И омрачают не только свою жизнь, но и жизнь других».

- 4. Что такое раздражение?
- 5. «Суживая и ограничивая сферу жизни…» Разве брак и семейная жизнь уже сами по себе не предполагают наличия рамок и ограничений?
- «Он (брат Б.) больше похож на тучу, чем на солнечный луч. Он слишком самолюбив, чтобы говорить слова одобрения членам своей семьи, в особенности той единственной, которую он должен любить и уважать. Он угрюм, повелителен и властен; его слова часто бывают колки и оставляют раны, которые он не пытается исцелить, он не стремится смягчить свой дух, признавая свои ошибки и исповедуя свои прегрешения».
- 6. Известно, что инициатором в создании благоприятной обстановки в семье является именно мужчина представитель сильного пола. Что предпринять, чтобы все вышеперечисленные недостатки характера не стали причиной крушения семьи?
- «Брату Б. следует быть мягче; ему необходимо развивать в себе вежливость и бережное отношение к членам семьи. Он должен относиться заботливо и нежно к своей жене, которая равна ему во всех отношениях; ему не следует произносить слова, которые могут омрачить ее сердце. Он должен начать работу преобразования в семье; он должен развивать в себе привязанность и побеждать грубые, неприятные, неблагородные черты своего характера.
- 7. Искренне надеясь, что данные советы помогут мужу сделать семейную жизнь долгой и счастливой, полной любви и нежности, о чем, тем не менее, ни в коем случае нельзя забывать?
- «Муж и отец, который угрюм, самолюбив и властен, не только делает несчастным самого себя, но и омрачает жизнь всех членов своей семьи. Его жена удручена и нездорова, дети растут нервными из-за его скверного нрава; рано или поздно он пожнет плоды такого отношения к семье».

- 8. Приведите примеры нарушения законов взаимоотношений в семье и расскажите о последствиях такого поведения.
- 9. Составьте список идей на тему: «Как постараться стать хорошим мужем для своей жены».
- «Вы ожидаете слишком многого от своей жены и детей. Вы слишком много осуждаете. Если бы вы сохраняли в себе бодрый, веселый дух и говорили с ними ласково и нежно, то принесли бы свет в свой дом вместо грозовых туч скорби и несчастья. Вы слишком считаетесь со своим мнением; вы придерживаетесь крайностей и не желаете, чтобы точка зрения жены имела вес в вашей семье. Вы не питаете уважения к своей жене и не учите детей уважать ее мнение. Вы не относитесь к ней как к равной, но стараетесь взять бразды правления в свои руки и удерживаете их твердой хваткой. Вы не обладаете нежным, сострадательным характером. Вам необходимо развивать в себе эти черты характера, если вы хотите быть победителем и если желаете, чтобы Божьи благословения пребывали в вашей семье».
- 10. Высокие требования, осуждение, самомнение, неуважение, неравенство, плохой пример, властолюбие... Найдите в этом отрывке «противоядие» на каждую негативную черту характера самовлюбленного и нетерпимого мужа.
- 11. Каким может быть ответ на утверждение: мой характер уже сформирован, поздно что-то менять?
- «Вы считаете слабостью быть добрым, нежным и сострадательным и думаете, что ниже вашего достоинства говорить с женой ласково, нежно, с любовью. Вы имеете неверное представление об истинном мужестве и достоинстве. Привычка оставлять добрые дела недоделанными является проявлением слабости и недостатком вашего характера. То, что вы расцениваете как слабость, Бог считает истинной христианской вежливостью, которая должна быть в каждом христианине; ибо этот же дух проявлял и Христос».

#### Заключение

«Если муж имеет благородный характер, чистое сердце, возвышенный ум, чем должен обладать каждый истинный христианин, то сделает счастливыми семейные отношения... Он будет заботиться о здоровье своей жены и ободрять ее. Он будет стараться говорить слова утешения, чтобы создать атмосферу мира в домашней среде».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я постараюсь понаблюдать за собой: какой я человек? Какая личность? Какой у меня характер?
- 2. Я наберусь мужества спросить об этом Бога и близких мне людей.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы мой характер соответствовал высоким требованиям Неба.
- 4. Я буду умолять Господа о прощении всех совершенных мною грехов и ошибок, которые огорчали Его и моих близких.

# ВЛИЯНИЕ МАТЕРИ НА РЕБЕНКА В ПЕРИОД БЕРЕМЕННОСТИ

#### Вступление

Самый интересный и незабываемый период в жизни женщины — это ее беременность. С началом этого периода в женщине меняется буквально все, начиная с гормонального фона внутри нее и заканчивая внешними изменениями ее тела. Та радость, те положительные эмоции, которые испытывает женщина, являются самым ценным фундаментом для благоприятного развития ребенка, и поэтому необходимо сохранять, развивать, распространять эти эмоции всеми доступными способами. Это залог рождения здорового малыша. Уже много лет назад учеными было доказано, что находящийся в утробе матери зародыш, даже на самых ранних стадиях, на эмбриональном этапе беременности является осознанным, взаимодействующим существом.

#### Ломка льда

Рождение ребенка — серьезный шаг. Что вам известно о планировании семьи в различных культурах?

#### Изучение Слова Божьего

- Суд. 13:2-14
- ХД гл. 43
- 1. Почему питание в жизни беременной женщины настолько важно, что ангел лично предостерегает об этом жену Маноя?

«Женщине нужно запастись большим терпением, чтобы приготовиться к материнству. Бог определил, чтобы она была приготовлена для этого труда. Дело матери становится священным благодаря ее связи со Христом. Это превыше всякого понимания. Обязанность женщины свята».

- 2. Почему для будущей мамы так важно терпение, а не, к примеру, сон или достаточное количество приданого для малыша?
- 3. В чем заключается «святость» обязанности женщины? «Муж и жена должны сотрудничать друг с другом. Каким был бы мир, если бы все матери принесли себя на алтарь Божий и посвятили свое потомство Богу как до рождения своих детей, так и после»
- 4. Как, на ваш взгляд, должно выглядеть подобное сотрудничество мужа и жены?
  - 5. Поясните фразу «принести себя на алтарь Божий».
- 6. Что на практике значат слова «посвятить потомство Богу»?
- «Благополучие ребенка будет зависеть от привычек матери».
- 7. Ребенку передаются все эмоциональные состояния матери и остаются в его памяти, а после рождения, безусловно, проявляются в дальнейшей его жизни. Поэтому крайне важно, какие эмоции испытывает женщина в период беременности.

От каких привычек, следовательно, будущей маме нужно избавиться?

«Ее склонности и страсти должны управляться принципом... Многих привлекает эгоистичная жизнь и чувственные удовольствия... Потворствуя аппетиту и страстям, они растрачивают свои силы... Родители должны помнить, что их детям предстоит встретиться со многими искушениями. Еще до рождения ребенка нужно делать то, что поможет ему успешно сражаться со злом»

- 8. О каком принципе здесь может идти речь?
- 9. Известно, аппетит это то, на что беременная женщина, как правило, не жалуется, напротив. Что имеет в виду автор, говоря о потворстве «аппетиту», о потворстве «страстям»?

«Если мать неуклонно придерживается верных принципов, если она воздержанна и имеет дух жертвенности, если она добра, нежна и бескорыстна, то она может передать своему ребенку эти же самые драгоценные свойства характера».

10. Подумайте над этим простым решением сложнейшего вопроса воспитания подрастающего поколения... Воздержание. Жертвенность. Доброта. Нежность и бескорыстие. Какими мы хотим видеть наших детей?

«Бытует широко распространенная ошибка, что период жизни женщины, предшествующий рождению ребенка, ничем не отличается от всех остальных.

В этот важный момент необходимо облегчить труд матери».

- 11. О какой трудовой занятости матери здесь может идти речь?
- 12. «Ребенок в организме матери требует большого количества питательных веществ, и поэтому необходимо, чтобы в кровь матери поступало гораздо больше питательных веществ». Должна ли мать в обилии принимать питательную еду?

«Благополучие матери и ребенка в значительной степени зависит от хорошей, теплой одежды и питательной еды».

«Нужно с большим вниманием отнестись к тому, чтобы сделать окружение матери приятным и радостным. На мужа и отца возложена особая ответственность делать все, что в его силах, чтобы облегчить бремя жены и матери. Он должен по мере возможности помогать ей в ее положении. Ему следует быть приветливым, вежливым, добрым, нежным и особенно внимательным ко всем ее нуждам»

«Больные дети рождаются по причине того, что родители потворствовали аппетиту».

«Основа правильного характера будущего человека утверждается в матери прежде рождения ребенка благодаря строгому воздержанию».

#### Заключение

**Беременность** — это не болезнь, но это большая ответственность, и все ограничения, которые вам приходится претерпевать, — ради ребенка. Теперь у вас появятся новые привычки и правила, которых необходимо придерживаться.

«Каждая женщина, которая готовится стать матерью, независимо от обстоятельств должна постоянно сохранять радостное, спокойное расположение духа, зная, что за все свои усилия в этом направлении она будет щедро вознаграждена физическим здоровьем и спокойным уравновешенным характером своего ребенка».

#### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я в принципе пересмотрю свое отношение к женщине и матери и, понимая ее высокое призвание, буду уважать и любить ту, которая дала мне жизнь.
- 2. Я буду помнить информацию урока, чтобы при случае поделиться ею с теми, кто в ней будет нуждаться.
- 3. Я хочу молить Господа благословить будущих матерей пониманием важности и святости того дела, которое могут совершить только они.
- 4. Я буду молиться о знакомых мужчинах, чтобы и они понимали всю ответственность, возложенную на них.

# ЗАБОТА О МАЛЕНЬКИХ ДЕТЯХ

#### Вступление

Грудное вскармливание является идеальным способом обеспечения детей раннего возраста питательными веществами, необходимыми для их здорового роста и развития.

Практически все матери могут кормить своих детей грудью при условии, что они получают точную информацию и поддержку со стороны их семей и системы здравоохранения.

Молозиво — желтоватое липкое грудное молоко, вырабатываемое в конце беременности, рекомендуется ВОЗ в качестве совершенного продукта питания для новорожденных детей, а к кормлению необходимо приступать в течение первого часа после родов.

Рекомендуется проводить исключительно грудное вскармливание в течение первых шести месяцев, а затем вместе с надлежащим прикормом продолжать грудное вскармливание до двух лет или старше (ВОЗ).

#### Ломка льда

Что вам известно о пользе грудного вскармливания детей? Приведите примеры из обычаев разных народов.

#### Изучение Слова Божьего

- Цар.1: 20-28
- ХД гл. 44
- 1. У древних евреев была загадка «Что это значит: девять уходят, восемь приходят, двое наливают, один пьет, двадцать четыре прислуживают». Ответ прост уходят девять месяцев

беременности, на смену им приходят восемь дней младенчества до обрезания, священного ритуала в иудаизме, затем две груди дают одному младенцу молоко, который наслаждается им двадцать четыре месяца, то есть минимум два года.

Почему древние женщины понимали важность грудного вскармливания, а многие современные матери (имея такое количество научных доказательств) — нет?

«Лучшей пищей младенца является та пища, которую дает ему природа. И эту возможность не следует без надобности отвергать. Бессердечно со стороны матери ради удобства быта освобождать себя от нежной обязанности кормить своего малыша».

- 2. Почему многие матери отказываются от грудного вскармливания младенцев?
- 3. Перечислите возможные последствия для ребенка, которому отказано в грудном вскармливании.

«Период, когда младенец получает питание от матери, является очень важным. Многим матерям, кормящим своих детей, позволено перегружать себя работой и потворствовать своим пристрастиям в еде».

- 4. Приносит ли это серьезный вред грудному ребенку?
- 5. Получает ли он возбуждающие вещества с молоком матери?
- 6. Портится ли его кровь из-за нездоровой пищи, которая лихорадит весь организм матери, оказывая влияние на темперамент ребенка?

«На младенца также оказывает воздействие состояние матери. Если она несчастлива, легко возбудима, раздражительна, вспыльчива, то питание, которое младенец получает от матери, будет возбуждать его, часто вызывая колики, спазмы, а в некоторых случаях может стать причиной судорог и припадков».

7. Подтвердите или опровергните утверждение: «Характер ребенка в большей или в меньшей степени зависит от питания, которое он получает от матери».

«Чем спокойнее и проще будет жизнь ребенка, тем благоприятнее это скажется на его физическом и умственном

развитии. Мать всегда должна стараться быть тихой, спокойной и выдержанной».

- 8. Как должна, на ваш взгляд, выглядеть «спокойная» и «простая» жизнь ребенка?
- 9. Как в большинстве случаев поступают с грудными детьми, когда они капризничают (но это не истинная причина их раздражительности)?
  - Пеленают (меняют подгузники)
  - кормят
  - выносят на прогулку
  - нежно разговаривают
  - укладывают спать.

«Истинная причина их раздражительности кроется в том, что они получили слишком много пищи, вредной для них из-за дурных привычек матери. Дополнительная пища только осложняет дело, поскольку желудок уже перегружен».

- «Пища должна быть простой, чтобы ее приготовление не занимало все время матери. Верно то, что нужно позаботиться, чтобы на столе появилась здоровая, полезная, аппетитно приготовленная пища... Но следует тратить меньше времени на приготовление блюд для стола, чтобы угождать извращенному вкусу, и больше времени уделять образованию и воспитанию детей».
- 10. Сколько времени в вашей семье тратится на приготовление еды? Всегда ли оправдано время, затраченное на изобретение изысканных блюд?
  - 11. Что такое здоровая и полезная пища?
- «Приготавливая гардероб для младенца, следует отдавать предпочтение удобству, комфорту и здоровью перед модой и желанием вызвать восхищение.
- «Детям требуется тепло, но серьезная ошибка, столь часто совершаемая, заключается в том, что их содержат в перегретых комнатах, в значительной мере лишая свежего воздуха».
- 12. Назовите оптимальный температурный режим помещения, в котором находятся маленькие дети. Как резкие перепады температуры могут повлиять на ребенка? Как

в ночное время обеспечить ребенку приток чистого, свежего и бодрящего воздуха?

- 13. Что является во многих случаях причиной детских болезней? Обсудите все правильные ответы:
  - неправильный уход
  - нерегулярное питание
  - несоответствующая одежда
  - недостаток упражнений
  - недостаток свежего воздуха.

#### Заключение

«Все родители могут научиться тому, как заботиться о детях во время болезни, как предотвратить и лечить заболевание. Особенно хорошо мать должна знать, что делать в том случае, когда болезнь приходит в ее семью. Она должна знать, как ухаживать за больным ребенком. Любовь и понимание должны подготовить ее к служению, которое нельзя доверить незнакомым людям»

#### Применение принципов в жизни

#### На этой неделе и всегда

- 1. Я буду по-особому относиться к тем матерям, которые находят в себе мужество кормить детей грудью. И с пониманием к тем, кто не имел этой возможности.
- 2. Если мне когда-нибудь придется оказаться в семье, где ребенок получает молоко мамы, я хочу быть особенно полезным для женщины-матери, стараясь облегчить ее заботы.
- 3. Я буду просить Господа, чтобы в моей собственной семье Его советы всегда были самыми ценными.

# ГЛАВНАЯ ОБЯЗАННОСТЬ МАТЕРИ — ВОСПИТАНИЕ ДЕТЕЙ

#### Вступление

«Бог видит все возможности в скромной доле человека. Он сознает, что хорошо воспитанный ребенок будет силой к добру в мире. Он наблюдает с беспокойным интересом, будут ли родители выполнять Его план или же своей неуместной добротой перечеркнут Его намерения, допуская, чтобы их ребенок погиб для нынешней и вечной жизни. Преобразование этого беспомощного и с виду никчемного создания в личность, которая станет благословением для мира и честью для Бога, — великая и важная работа».

#### Ломка льда

Словосочетание «Забота о ребенке» может вызвать огромное количество разных эмоций и мнений, если эту тему, допустим, выставить на обсуждение. И все же, кому в современных условиях жизни можно доверить заботу о ребенке? Почему?

#### Изучение Слова Божьего

- Лк. 2:7–19, 40
- ХД гл. 45
- 1. «Мать Иисуса, внимательно наблюдавшая, как взрослеет Дитя, замечала печать совершенства в Его характере. Она с радостью поощряла развитие этого светлого воспри-имчивого ума. Через Святого Духа она получила мудрость для сотрудничества с небесными силами в воспитании Сына» (ХНМ).

Что мешает современной матери получать мудрость для сотрудничества с небесными силами в воспитании своих детей?

«Великая ответственность лежит на вас, матери. Хотя вы можете не состоять в национальном совете... вы можете делать великую работу для Бога и своей страны. Вы можете воспитывать своих детей»

- 2. Назовите цель воспитания детей.
- 3. Имеет ли какое-то отношение к воспитанию понимание великого вселенского конфликта, в который рано или поздно будут вовлечены и наши дети?
- «Вы (матери) можете помогать им совершенствовать свои характеры, чтобы они противились злому влиянию и побуждали бы других поступать справедливо. Своими молитвами, исполненными веры, вы можете влиять на Божественную руку, которая правит миром».
- 4. Обсудите второе предложение данного отрывка. Что имел в виду автор, записав такую фразу? Что значит «влиять на Божественную руку»? Приведите примеры.
- «Дети и молодежь должны получать наставления. Детей необходимо воспитывать для полезных дел. Их нужно учить делать то, что необходимо для домашней жизни, и родители должны исполнять эти обязанности по возможности наиболее приятным образом, наставляя и ободряя детей добрыми словами».
- 5. Как с этим вопросом обстоит дело в вашей семье? Какие полезные дела умеют делать ваши дети? Всегда ли вы с уверенностью можете заявить, что, приучая их исполнять домашние обязанности, вы делаете это приятным образом, ободряя детей добрым словом?

«Пусть мать использует любую возможность, чтобы формировать привычки и склонности своих детей... Пусть она сделает свою жизнь чистым и благородным примером для своих дорогих питомцев».

6. Какие возможности формировать привычки и склонности своих детей имеет: а) мама, трудящаяся на производстве целый день; б) мама, решившая посвятить себя семье и дому?

«Пренебрегать обязанностью молиться с нашими детьми — значит утратить одно из самых великих благословений, находящихся в нашем распоряжении, и потерять самую надежную помощь среди суеты, забот и тягот повседневной жизни».

- 7. Закончить предложение. «Выше всех гостей, выше всех соображений должны быть »
  - ваши дела
  - ваши родственники
  - ваши дети
  - ваши домашние обязанности
  - ваши родители.

«Дети — это зеркало матери, в котором она может видеть собственные склонности и манеры».

«Матерью не должно управлять мнение мира; она не должна трудиться для того, чтобы просто быть не хуже других. Она должна решить для себя, в чем состоит великий результат и цель жизни, и на основании более высоких представлений приложить все свои усилия, чтобы добиться этого результата».

«Их несовершенные характеры изобличат ее нерадивость. Пороки детей, которые она не пытается исправить, грубые, резкие манеры, непочтительность и непослушание, склонность к праздности и невнимательность принесут ей бесчестие и наполнят горечью ее жизнь».

«Матери, судьба ваших детей в значительной степени зависит от вас».

#### Заключение

Дети — это наследие Господа, и мы ответственны перед Ним за управление Его достоянием. Воспитание и обучение детей для того, чтобы сделать из них христиан, является высочайшим служением, которым родители только могут

воздать хвалу Богу. Это дело требует упорного труда — бессменно прилежных и настойчивых усилий. Пренебрегая этим долгом, мы показываем, что являемся неверными управителями...

Пусть родители с любовью, верой и молитвой трудятся для своих семей, пока во всей полноте радости не смогут прийти к Богу и сказать: «Вот я и дети, которых дал мне Господь».

### Применение принципов в жизни На этой неделе

- 1. Я научусь еще с большим уважением относиться к матерям, поскольку на них возложена такая огромная ответственность воспитывать детей.
- 2. Я буду молиться за знакомых мне матерей, чтобы они получили мудрость и благословение Неба.
- 3. Я хочу с молитвой трудиться для своей семьи, быть помощью и поддержкой членам семьи во всяком добром деле.
  - 4. Я хочу умолять Господа усовершенствовать мой характер.

# урок № 11 МАЧЕХА

### Вступление

«Дети, потерявшие ту, в груди которой жила материнская любовь, понесли невосполнимую утрату. Но когда другая женщина решается занять место матери... на нее возлагается двойная забота и бремя, чтобы она, если возможно, была даже более любящей, более воздержанной от осуждений и угроз, чем родная мать, и таким образом могла бы восполнить потерю, понесенную детьми».

### Ломка льда

Есть такая трава — мать-и-мачеха. Почему она так называется?

(Если рассмотреть лист этого растения с «лица и с изнанки», то видно, что одна сторона листочка на ощупь теплая, ласковая, пушистая, как мать. А другая, нижняя сторона, если прикоснуться к ней, — холодная, жесткая и скользкая. Это мачеха).

### Изучение Слова Божьего

### • ХД гл. 46

«Ваш брак с тем, кто является отцом детей, будет благословением для вас»

- 1. Дети это подарок Небес. Иметь детей во все времена и у всех народов считалось особым знаком расположения богов... Почему глагол «быть» стоит в этом предложении в будущем времени? (Назовите две причины)
- «В заботе о детях проявляется привязанность, любовь, нежность. Ответственность за семью, лежащая на вас, может

стать для вас великим благословением. Дети будут для вас драгоценным учебником. Они принесут вам много благословений, если вы найдете к ним правильный подход».

Вам угрожает опасность стать эгоистичной».

- 2. Почему? Какие обстоятельства в новой семье могут послужить тому причиной? Или дело в чем-то другом?
- «Вы весьма несовершенны. Вы не любите детей своего мужа, и, если не произойдет полная перемена, совершенное преобразование в вас и в вашем образе управления домом, все драгоценное в вашей семейной жизни погибнет. Любовь, чувство привязанности не свойственны вашему образу мыслей».
- 3. «Я ревную, жутко ревную мужа к ребенку от первого брака. Мальчику 11 лет, неплохой ребенок, но не «наш». Два года назад я устраивала истерики, а в глубине души надеялась, что со временем смогу справиться с собой, смогу подавить в себе это гадкое чувство, но...» (вторая жена).
- 4. «Поверьте, за четыре года я уже сказала себе все, что только можно сказать, но никакие самоуговоры не действуют, и все силы уходят только на то, чтобы муж не видел моего отношения к его ребенку. Безумно тяжело. И стыдно». (Маша)
- 5. У этой медали может быть и другая сторона. Где найти золотую середину?

«Видит Бог, я делала все, что могла, чтобы мы (с дочерью мужа) стали ближе, тем более, что родных детей у меня нет и не будет. Но оказалось, что ей это не нужно. Давайте деньги, решайте все мои дела, а с близкими отношениями не ко мне — вот ее позиция. Нормальные отношения можно построить только на взаимности, а если ее нет, получается игра в одни ворота. Я так жила четыре года, понимала, терпела, прощала, любила, как могла, а потом просто устала, морально, физически, тем более что мой муж не принимал и не принимает активного участия в наших с дочкой отношениях... А мне уже просто надоело быть и за себя, и за того парня. И я заняла уже упомянутую выше позицию наблюдателя. Не без того, конечно, чтобы решить какие-то жизненно важные вопросы, рукой на нее не махнула, нет, но перестала быть

дипломатом и миротворцем всех времен и народов, перестала рвать сердце и ждать какой-то взаимности и благодарности. И, знаете, жизнь стала меняться. Я успокоилась и перестала подрываться с низкого старта, чтобы решать любые «хочу!» приемной дочки. Дала ей понять, что я тоже человек и мне тоже бывает тяжело, больно, плохо, я могу просто устать, и у меня и папы тоже есть своя жизнь, мечты и желания. И что у нее, как у любого взрослого человека, есть не только права, но и обязанности. Мы с папой ее, конечно, любим, но это не значит, что ей все, а нам ничего. Нам тоже хочется и внимания, и тепла, и простого человеческого общения с ее стороны, а не финансово-потребительского отношения. Дочка сначала обиделась, игнорировала, демонстративно ничего не делала, а потом активизировалась. Стала лучше учиться, проявлять инициативу в помощи по дому, часть стипендии вносить в семейный бюджет. Да и отношения меняются, становятся более взрослыми, если можно так сказать. Да и муж стал более нормально с дочкой общаться... (Татьяна).

- 6. Что прекрасно «читают» дети, поскольку ясно видят, любовь или неприязнь написаны там?
  - Сердце матери
  - лицо матери
  - язык жестов
  - выражение глаз.

«Я видела, что не во всем еще она ведет себя правильно: она холодна и черства с детьми своего мужа. Наставления и укоры, которые исходят от нее, касаются не серьезных нарушений, а мелочей, которым не следовало бы придавать значения. Постоянная придирчивость несправедлива... Она склонна оставлять без внимания все доброе, что есть в ее детях, не говоря и слова одобрения, но всегда готова наброситься с осуждением, если заметит малейшую оплошность. Это постоянно обескураживает детей и вырабатывает у них пренебрежительное отношение ко всему. Это возбуждает зло в сердце и извергает из него нечистоту и грязь. Их несовершенные характеры изобличат ее нерадивость. Пороки детей, которые она не пытается исправить, грубые, резкие манеры,

непочтительность и непослушание, склонность к праздности и невнимательность принесут ей бесчестие и наполнят горечью ее жизнь».

#### Заключение

«Матери, судьба ваших детей в значительной степени зависит от вас».

### Применение принципов в жизни На этой неделе и всегда

- 1. Я постараюсь не забывать: дети это подарок Бога. И от взрослых зависит, какими членами общества они вырастут.
- 2. Я хочу быть достойным человеком в глазах Творца, с мудростью выполнять в своей жизни возложенную на меня ответственность.
- 3. Я буду просить Господа, чтобы Он указал мне на несовершенства моего характера.
- 4. Я хочу быть человеком, который оказывает на детей и окружающих людей только доброе, благотворное влияние. Об этом моя молитва.

### УРОК № 12

# ХРИСТОС ОБОДРЯЕТ МАТЕРЕЙ

### Вступление

«Во дни Христа матери приводили к Нему своих детей, чтобы Он возложил на них Свои руки и благословил их. Этим своим поступком они показывали, что верят в Иисуса Христа и сильно тревожатся о настоящем и будущем благополучии малышей, доверенных их попечению».

### Ломка льда

Достаточно много детей приходит со своими родителями в церковь. Многие из детей довольно активны, они нарушают благоговейную тишину храма. Как сохранить святость тишины в храме и при этом не оставлять детей дома?

# Изучение Слова Божьего

- Лк.18:15-17
- ХД гл. 47
- 1. «Ученики не могли понять, как смеют эти женщины беспокоить Учителя только для того, чтобы Он уделил внимание их детям, и настойчиво отсылали матерей». Почему такие ситуации не редки и в настоящее время?

«Иисус укорил учеников и велел толпе пропустить верных матерей вместе с их маленькими детьми. Он сказал: «Пустите детей приходить ко Мне и не препятствуйте им, ибо таковых есть Царствие Божие»».

2. Проследите в высказывании Иисуса причинно-следственную связь. Почему именно детям принадлежит Царствие Божье? О каком Царстве может идти речь?

«Иисус говорил матерям слова ободрения, указывая им на их дело, и каким же утешением это было для них! С какой радостью они размышляли о доброте и милости Иисуса, возвращаясь к этому памятному событию! Его благодатные слова снимали бремя с их сердец и вселяли в них новую надежду и мужество. Даже чувство усталости прошло».

3. Понимаем ли мы, насколько уставшей матери нужны слова ободрения, надежда и мужество? Слова поддержки ничего не стоят, но какое благодатное действие они имеют!

«Это воодушевляющий урок для матерей всех времен. После того, как матери сделали все лучшее, что могли, для блага своих детей, они могут приводить их к Иисусу».

«Он даст матери и детям мир, надежду и счастье. Это драгоценное преимущество, которое Иисус дарует всем матерям».

- 4. Как вы объясните последовательность действий: «После того, как матери сделали все лучшее, что могли, для блага детей, они могут приводить их к Иисусу»? Что «лучшее» матери могут сделать для детей? Когда?
- 5. Кто еще может дать матери и детям мир, надежду и счастье?

«Пусть же матери и сегодня приводят своих детей ко Христу. Пусть же служители Евангелия берут маленьких детей на руки и благословляют их во имя Иисуса. Пусть слова нежнейшей любви будут сказаны малышам».

- 6. Практикуется ли в вашей церкви обряд «благословение детей»?
- 7. Должны ли члены церкви оказывать посильную помощь матерям с детьми, чтобы тем самым сохранить благоговейную тишину в храме? В чем эта помощь может быть выражена?

«Пусть матери приходят к Иисусу со своими трудностями. Они найдут довольно благодати, чтобы с ее помощью управлять своими детьми... Он по-прежнему приглашает матерей приводить к Нему малышей, чтобы благословить их».

«Величие неба снисходило до того, что отвечало на их вопросы и упрощало Свои важные уроки до такой степени,

чтобы они были доступны детскому восприятию. Он насаждал в их молодых растущих умах семя истины, которое могло взойти и принести обильный урожай в их более зрелые годы».

- 8. С какого возраста можно прививать детям нравственные и моральные принципы?
  - 9. Поделитесь опытом воспитания детей.
- «Он знал, что эти дети услышат Его совет и примут Его как своего Искупителя, в то время как обладающие светской мудростью и каменным сердцем менее склонны следовать за Ним, чтобы занять свое место в Царстве Божьем».
- 10. Что делает ваша церковь, чтобы сохранить детей для Господа?
  - 11. Что еще можно сделать в этом направлении?

#### Заключение

«Не только самым любимым людям следует уделять особое внимание, но также и беспокойным, своенравным детям, которые нуждаются в заботливом воспитании и ласковом руководстве».

### Применение принципов в жизни На этой неделе и всегда

- 1. Я буду помнить о том, что Иисус порицал учеников за их неправильное отношение к маленьким детям.
- 2. Я буду молиться о том, чтобы в моем лице многие дети моей церкви нашли по меньшей мере доброжелателя.
- 3. Я хочу быть человеком, который оказывает на детей и окружающих людей только доброе, благотворное влияние. Об этом моя молитва.
- 4. Я буду просить Господа благословить дорогих моему сердцу детей и сохранить их для вечности.

# 

### Вступление

«Совместными усилиями, с молитвой отец и мать должны нести тяжелую ношу ответственности, верно наставляя своих детей».

### Ломка льда

Вспомните эпизоды своего детства, когда, возможно, родители выясняли свои отношения при вас... Какие чувства вы при этом испытывали?

### Изучение Слова Божьего

- Быт 27.
- ХД гл. 53
- 1. Какие разногласия в отношениях родителей и детей сразу же бросаются в глаза в истории этой семьи?
- «Родители должны трудиться сообща, как единое целое. Между ними не должно быть никаких разногласий. Но многие родители действуют наперекор друг другу, и поэтому дети портятся от неправильного обращения с ними».
- 2. Иногда бывает так, что один из родителей чересчур снисходителен, а другой слишком строг. Как это сказывается на формировании характеров детей?
- «Осуществляя преобразования, нельзя применять грубую силу, но в то же время не следует проявлять безвольное снисхождение».
- «Мать не должна закрывать глаза отца на недостатки детей, равно как и побуждать их делать то, что запретил отец».

«Она не должна сеять семя сомнения в умах своих детей относительно мудрости отцовского правления. Ей не следует своим образом действий сводить на нет работу отца».

«С отцом нужно советоваться по любому вопросу. Все должно быть открыто перед ним. Но иная линия поведения, когда утаивают ошибки детей, вырабатывает в них привычку обманывать, лишает их правдивости и честности».

3. Обсудите каждый принцип совместного воспитания детей в семье. Как обстоит дело в вашей семье?

«Дети знают, что между их родителями нет согласия, и это приносит свой результат. Дети начинают обманывать с ранних лет, скрывают свои проступки, представляют своим родителям некоторые вещи в искаженном свете. Преувеличение становится привычкой, и грубая ложь произносится без угрызений совести».

- 4. Что следует предпринять, если ребенка уличили во лжи?
- 5. Следует ли родителям просить прощения у своих детей?

«Отец и мать никогда не должны в присутствии детей критиковать планы и суждения друг друга».

«Отец и мать должны совместно обсуждать свои обязанности».

- 6. Что такое критика? А если критика является конструктивной?
- 7. Как вести себя в случае, если критика в твой адрес все же звучит в присутствии других членов семьи?
- 8. Как часто и какие семейные обязанности отца и матери требуют совместного обсуждения?

«Если родители не сходятся во мнениях, то пусть они избегают присутствия своих детей, пока не будет достигнуто понимание».

«Отец, который мало бывает со своими детьми и не знаком с особенностями их привычек и характеров, груб и строг. Он не владеет собой и наказывает их в приступе ярости. Ребенок знает об этом и вместо того, чтобы покориться, исполняется гневом, получив наказание».

- «Мать одни и те же проступки то оставляет без внимания, то сурово наказывает за них. Дети никогда не знают, что родители предпримут, и испытывают искушение выяснить, как долго они могут грешить безнаказанно. Так сеется семя зла, которое всходит и приносит плод».
- 9. Что делать родителям, которые уже посеяли достаточное количество «семян зла»?
- 10. Как быть детям, которые, став взрослыми, «собирают плоды» посеянного семени?

#### Заключение

«Отцы и матери, объедините свои сердца в самом тесном и счастливом союзе. Не живите врозь, но старайтесь быть ближе друг к другу, и тогда вы сможете нежными узами любви соединить сердца ваших детей с собой».

«То, что вы сеете сейчас, пусть будет семенем и для вечности. Все небо следит за усилиями родителей-христиан».

«Следую ли я путем Господним? Это должно быть вопросом первостепенной важности».

## Применение принципов в жизни На этой неделе и всегда

- 1. Я буду помнить о причинно-следственной связи каждого моего поступка, слова и даже мысли.
- 2. Я буду умолять Господа сохранить меня от желания выяснять что-то неприятное в присутствии других людей. Всегда есть возможность найти более приемлемые способы.
- 3. Я попрошу у Господа и близких мне людей прощения за негативное влияние, когда-либо оказанное мною.
- 4. Я буду помнить, что множество вопросов и проблем можно решить, спокойно обсудив их с близкими людьми.

IV квартал 2013 года Пособие по изучению Библии в Субботней школе

# Святилище

Мартин Пробстл

Ответственные редакторы Л. Качмар, М. Кондратов Переводчик Л. Лагутова Технический редактор А. Сущенко Дизайнер обложки С. Сибир Корректор Н. Лукьянова

Подписано в печать 10.06.2013 г. Формат 60×84/16. Бумага газетная. Гарнитура Октава. Печать офсетная. Усл. печ. л. 11,16. Уч.-изд. л. 7,04. Тираж 31 000. Изд № П-665. Заказ № 4465. Издательство «Источник жизни» Церкви адвентистов седьмого дня. 301000 Тульская обл., п. Заокский, ул. Восточная, 9 Тел. (48734) 2-01-01, 2-01-02

Ten. (48734) 2-01-01, 2-01-02 Факс (48734) 2-01-00 E-mail: solph@lifesource.ru Книга—почтой: books@lifesource.ru www.7knig.org; www.harmony.ru

Типография издательства «Источник жизни»

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



# Серия «конфликт веков» + добрая весть

Любимая серия книг Елены Уайт теперь в новом красочном оформлении. В каждой книге – цветные иллюстрации. Книги упакованы в удобную для транспортировки коробку. Сделайте подарок себе и своим близким!

Внимание! Внутри подарочный сертификат от издательства на ценный подарок – VIP-издание книги Елены Уайт «Добрая весть для каждого» стоимостью 1000 рублей!

(получить подарок просто: заполните купон, отправьте его в издательство, оплатите почтовые расходы)

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону 8-800-100-54-12 (по всей территории РФ, включая мобильные)

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



# **Депрессия** Рамон Джеллаберт

170×240 мм, 64 с., тв. переплет, цв. иллюстрации

Всемирная организация здравоохранения (ВОЗ) утверждает, что сегодня в мире от депрессивных расстройств страдают около 340 миллионов человек. На всем протяжении истории люди страдали и продолжают испытывать страдания от чувства уныния, меланхоличного состояния, а также мыслей, которые терзают человека в результате глубокого отчаяния или тяжелой утраты.

Важно понимать, что депрессия — это заболевание, которое поддается лечению. Если вы или ваши близкие страдаете от депрессии, то воспользутесь советами, которые мы предлагаем в этой книге. Средства, предлагаемые самой природой — здоровое питание, отдых, растения, обладающие целительными свойствами, соответствующие физические упражнения, солнечные ванны и водные процедуры, могут помочь вам восстановить здоровье, а может быть, даже спасти жизнь — свою или близких вам людей.

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону 8•800•100•54•12 (по всей территории РФ, включая мобильные)

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



# Здоровая пища

Джордж Памплона-Роджер

170×245 мм, 384 с., тв. переплет

То, что мы едим, оказывает большее влияние на наше здоровье и благополучие, чем любой другой фактор. Одни продукты питания могут помочь нам вылечиться, предотвратить появление заболеваний, в то время как другие способствуют развитию болезней.

Врач с многолетним стажем и большим опытом доктор Джордж Памплона-Роджер подробно и понятно расскажет о фруктах и овощах, как экзотических, так и привычных для нас.

Кто сказал, что здоровая и полезная пища не может быть вкусной?

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону **8-800-100-54-12** (по всей территории РФ, включая мобильные)

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



## Славянское христианство

#### Олег Жиганков

143х215 мм, 864 с., тв. переплет

Эта книга повествует о нелегком пути русского христианства, о борьбе двух традиций в первые века своего сосуществования. Читателю предлагается взгляд на историю русской Церкви, который учитывает не только видение исторического процесса с точки зрения восторжествовавшего на определенном этапе византизма, но и те исторические перспективы, которые открываются сегодня исследователям, проявляющим интерес к русской и славянской духовности.

Книга ставит своей целью рассмотреть ранние периоды восточно-европейского христианства с учетом многоразличных факторов, которые в своей совокупности и очертили самобытные контуры славянской, в том числе и русской, христианской традиции.

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону 8-800-100-54-12 (по всей территории РФ, включая мобильные)

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



# Джеймс Уайт — победитель и новатор

#### Олег Жиганков

143х215 мм, 384 с., тв. переплет.

Джеймс Уайт был парадоксальным человеком. Он любил старое доброе Евангелие и в то же время не чурался технических новинок. Будучи невероятно щедрым, он терзался из-за слухов, которые распускали о том, как он использует деньги. Порой резкий в выражениях, он, тем не менее, оказал доброе влияние на тысячи людей.

«Типичный фермер», — говорили о нем друзья. Но у юного Джеймса были грандиозные идеи. Будучи человеком целеустремленным, он сам зарабатывал на учебу, затем стал проповедником, был рукоположен, присоединился к миллеритскому движению и женился на Эллен Гармон. Этот человек, никогда не имевший высшего образования, основал четыре журнала, два издательства и один колледж — ныне университет Андрюса. Он стоял у истоков деноминации, будучи одним из ее руководителей. Признанный трудоголик, в свободное от основной работы время он занимался предпринимательством, покупал и продавал недвижимость, заведовал детским садом и перегонял мулов из Техаса в Канзас.

В этой биографической книге Джеральд Уилер раскрывает сложности, которые пришлось преодолеть Уайту в его духовном путешествии от первоначальной убежденности в доктрине «закрытой двери» и антитринитарианстве к провозглашению праведности по вере.

«Моя жизнь была посвящена созиданию этих учреждений», — писал Джеймс. — «Они — мои дети, и я не могу разделять мои и их интересы». Эта книга — самое глубокое на сегодняшний день исследование жизни человека, который стоял у самого основания Церкви адвентистов седьмого дня.

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону **8-800-100-54-12** (по всей территории РФ, включая мобильные)

# «ИСТОЧНИК ЖИЗНИ»

#### знакомит с новинками



# Вероучение Священного Писания: справочное и учебное пособие

Х. Хайнц, Д. Хайнц

143×215 мм, 416 с., тв. переплет

Современный мир постмодернизма с его отсутствием абсолютных истин, ценностей и границ продолжает бросать вызов современному христианству, подвергая сомнению и переводя в ранг относительности все, что на протяжении веков казалось незыблемым. Атакам подвергается и неизменный фундамент христианства — «бездна богатства и премудрости и ведения Божьего» — Библия. В свете этих вызовов справедлив и резонен вопрос: «На чем базируется вера адвентистов седьмого дня и как Церковь реагирует на вызовы современности»?

Данное учебное пособие было написано профессором Хансом Хайнцем (Австрия) в начале 70-х годов XX века и отвечает на многие вопросы. Эта книга в течение многих лет дополнялась и издавалась многими тиражами и переводилась с немецкого языка на языки других народов. Настоящее издание, с которого был сделан перевод на русский язык, существенно расширилось дополнениями доктора Даниэля Хайнца.

- В местном книжном центре
- Через интернет-магазин www.7knig.org
- По бесплатному телефону 8-800-100-54-12 (по всей территории РФ, включая мобильные)